


בישיבת דרכי נועם
בכ"ש 4352/26
לפני:				כבוד הביקורת ע' אורבך
כבוד הביקורת נ' אייזנברג
כבוד הביקורת ש' פרייז'ר
	

המבקש:				ארגון נח"ת - נוער חובב תנ"ך

						נגד:

המשיב:				פלוני אלמוני, חבר ארגון נח"ת

						בקשת כפייה לכתיבת שיעורים בארגון

תאריך הישיבה:			א' שבט התשפ"ו		(19.01.2026)

בשם המבקש:			יו"רה יערה זמירי, יור"ה תמה לוריא

בשם המשיב:			ועדת הדרכה יונתן גנץ, ועדת הדרכה רינת מינדליס


פסק דין

פלוני אלמוני, חבר ארגון נח"ת, יעביר בקרוב שיעור נח"ת במחוז הקרוב לביתו.




(תאמינו או לא, אבל ככה פסק דין נראה, בגדול (אנחנו חשבנו שזה יראה יותר רשמי מזה))


נו, טוב אפשר לומר שזה הזמן ל -
[bookmark: _8yovej2vvx9]

[bookmark: _cpm2gelcrril]פתיחה💫
מקווים שהבנתם את הבדיחה (הסבר בהערת שוליים למתקשים),[footnoteRef:0] ועכשיו לענייננו: [0:  כי כאילו סמיהדרין על משקל סנהדרין, אז פסק דין. כן, זה עד כדי כך מאולץ. תחשבו אתם על בדיחה יותר טובה.] 

אז סיכמנו שאתם צריכים להעביר שיעורים! להלן כמה סיבות שיתנו לכם מוטיבציה:
· זאת דרך טובה ללמוד תנ"ך (ומי מאיתנו לא חובב תנ"ך ורוצה ללמוד אותו טוב יותר?).
· זה יעזור לכם לעמוד מול קהל, היות ושיעורים מועברים מול קהל (שוק, אנחנו יודעים).
· זה יתן לכם להכיר את הארגון טוב יותר, ולארגון להכיר אתכם ואת הלימוד שלכם (מומלץ בחום).
· זה ישאיר את הארגון קיים. בלי שיעורים הארגון לא יהיה קיים, וזה לא רק השיעורים השבועיים - גם לא יהיו שבתות, לא יהיו פעילויות, לא יהיה ארגון. אנחנו רוצים את הארגון קיים (וגם אתם כמובן *מבט מאיים[footnoteRef:1]*), ולכתוב שיעורים זאת הדרך היחידה לשמור אותו קיים ומתפקד.[footnoteRef:2] [1:  אנחנו?? מאיימים?! מה פתאוםםםם!!]  [2:  בחינת: תנ"ך, תורה, נביאים, כתובים. לפני שנים רבות, נוער חובב תנ"ך חיו בהרמוניה. אבל הכל השתנה כשחוסר הרצון של חברי הארגון להעביר שיעורים החליט לתקוף. רק אתה, המעביר הפוטנציאלי, יכול היה לעצור אותו, אבל כשהארגון היה זקוק לך יותר מאי פעם, נעלמת. שבוע וחצי חלף וועדת הדרכה מצאו אותך, מעביר פוטנציאלי שסטטיסטית קוראים לו יונתן והוא ממחוז ירושלים (איך זה שאין אף יונתן במחוז ירושלים?). אף על פי שיכולות ההעברה שלך גדולות, יש לך מה ללמוד כדי שתוכל להעביר שיעור. אבל מהיום הראשון שפגשנו אותך, האמנו שאתה יכול להציל את הארגון.] 

· אפשר לבחור שאלה דבילית! (זאת גם סיבה דבילית, אבל נו טוב).
אז עכשיו, היות ואתם משוכנעים לגמרי שלהעביר שיעור זו לחלוטין המשימה הבאה ברשימת 2 לעשות שלכם[footnoteRef:3], הרינו גאים להציג בפניכם את קובץ הסיכום של סמיהדרין! (טאם טאם טאאאם) [3:  to do list בלע”ז] 

הוראות שימוש: 
1. רפרפו על הקובץ בשעת קבלתו ורעננו את זכרונכם.
2. חישבו על לימוד התנ"ך הנוכחי שלכם (ואם אין לכם, בחרו נושא בתנ"ך שמעניין אתכם ללמוד).
3. חישבו על רעיונות שונים מהקובץ[footnoteRef:4] והאם הם יכולים לשפר את הלימוד שלכם: [4:  עיינו שוב בסיכומי היחידות: 'איך לגשת לחלקי התנ"ך השונים?'; 'שני מסלולים בלימוד: בקיאות ועיון'; 'פרשנות חיצונית'.] 

האם ההבנה מה נקודת המבט של הסיפור משנה את הקריאה שלכם? 
אילו פרטים מתחדשים לכם בשאלות שלימוד בעיון מעורר? 
ואיך תוכלו לשלב שימוש במדרשים ובמחקר?
4. נסו לחשוב על סוגי מהלכים שאתם מוצאים בפרקים האלו: 
האם הניסיון לסקור בבקיאות את הנושא הזה מוביל למסקנות מעניינות, 
איזה סיפורים מספר בראשית מתבקש להשוות למגילת אסתר ומה זה אומר? 
ומה מתחדש לכם מקריאה מדוקדקת של פרק כה בספר משלי?[footnoteRef:5] [5:  אנחנו לא יודעים, אבל בהחלט נשמח לשמוע.] 

5. מצאו רעיון לשיעור, דיון או מאמר[footnoteRef:6] ותתחילו לפתח ולבנות אותו! זה שלב קשה ומאתגר ואנחנו ממש כאן כדי לעזור:)  [6: להרחבה ופירוט על בחירת נושא עיינו ביחידות על הכנת תוכן.] 

ויש לכם שיעור!🎉
6. עיברו על העצות והטיפים המצוינים ביחידות של מהלך השיעור וקיבעו שיעור עם המזכ"ם הקרוב לביתכם![footnoteRef:7] [7:  או הרחוק מביתכם, הם מאוד ישמחו.] 


מוזמנים לפנות אלינו בכל שאלה שהיא, עכשיו ובעתיד:)
רינת מינדליס - 0542907097 					
יונתן גנץ - 0555530056

[bookmark: _tweeznnu8fce]תוכן עניינים:
איך לגשת לחלקי התנ"ך השונים?
סיפורים – עמיצור חייק
נבואות ושירות – רינת מינדליס
מצוות וציווים – שירה פרייז'ר
ספרות החכמה – גילת כהן

שני מסלולים בלימוד: בקיאות ועיון
בקיאות – אביטל זר
עיון – משה מייזלס

פרשנות חיצונית
פרשנות הפשט – איתם עזריאל/לבונה סמט[footnoteRef:8] [8:  הסיכום נכתב ע''י איתם, אך נבצר ממנו להגיע ועל כן לבונה העבירה את השיעור.] 

מחקר – אסתר חנה וגשל
מדרש – רינת מינדליס

סוגי מהלכים בתנ"ך
השוואה – נגה פולק
סקירה – יערה זמירי
חידוש – יונתן גנץ

הכנת התוכן
איך בונים שיעור - אסתר שליסל
איך בונים דיון - נעמי אייזנברג
איך כותבים מאמר - טוביה ארביב

מהלך השיעור
איך לעמוד מול קהל – יערה זמירי ויאיר עיני
איך להיות קהל נחמד – רוני גולדברג ותמה לוריא

[bookmark: _wvp6o7tq27uz]איך לגשת לחלקי התנ"ך השונים?
[bookmark: _8htzqplu946e]סיפורים – עמיצור חייק
הכרות עם החלקים הסיפוריים בתנ"ך
הספרים הפרוזים: בראשית, שמות, ויקרא, במדבר, דברים, יהושע, שופטים, שמואל, מלכים, יונה, רות, אסתר, דניאל, עזרא נחמיה, דברי הימים.

ספר מתחלק למבנה הבא:
· רצף סיפורי - רצף של סיפורים שמתעסק סביב נושא אחד / דמות אחת, כדוגמת סיפורי מכירת יוסף.
· סיפור - סיפור ספציפי, בערך באורך של פרק, שהוא יחידה אחת.
· מערכה - סצנות בתוך הסיפורים, שמבדיל בניהם שינוי של מקום/זמן/דמויות.

הקדמה: מהו סיפור?
סיפור הוא טקסט שמנסה להתחקות אחרי הראיה של בני האדם את המציאות. כל דבר בחיים נקלט אצלנו בתור סיפור, והדרך הכי טובה לקרוא סיפורים היא להשוות אותם לראית החיים שלנו. סיפור נוצר מהיחס בין עובדות, ופרשנות של העובדות. הסיפור ימלא ברגש ותאוריות את העובדות, ויציג לנו ראיה אנושית שלהם. עובדות הן טכניות, חסרות רגש, חסרות תאוריות. נועדו או כדי לקדם את ההיסטוריה עד הסיפור הבא, או כדי לתת אקספוזיציה לסיפור.

שלושת רבדי הסיפור
כל מציאות בעולם אנחנו קולטים בשלושה רבדים. בספר יצירה הם נקראים עולם, שנה ונפש ובעברית מודרנית אלו המקום הזמן והדמויות; אלה שלושת הדברים הראשונים שנשים לב אליהם בסיפור.
1) מקום:
המקום שמשנה לסיפור זה לא המקום מפה, אלא המקום שנראה מהעיניים של הדמויות שפועלות בסיפור.
בפנים - בית/משהו אחר? באיזה חדר? למי שייך הבית?
בחוץ - בדרך? השדה? משהו אחר?
מה מיוחד במקום הזה? איזה אווירה משרה המקום על הסיפור?
2) זמן:
הזמן המעניין הוא לא התאריך, אלא הזמן שמשפיע על התחושה של הדמויות.
בוקר/לילה?
יום מיוחד? שבת, חג?
איזו אווירה משרה הזמן על הסיפור?
3) דמויות:
הסיפורים בתנ"ך הם לרוב דיאלוגים, עם 2 צדדים.
דמות ראשית שהיא הדמות הראשית של הרצף הסיפורי, ודמות ראשית נוספת.
דמות יכולה להיות גם זוג / קבוצה, עם או בלי מיצג.
רוב הסיפור יהיה תגובה של הדמויות אחת לשנייה.

נקודת מבט
נקודת המבט היא הנקודה שדרכה אנחנו רואים את הסיפור, חשוב מאוד בשביל לדעת באיזו צורה העובדות נאספות לסיפור, ומה הסיפור רוצה להראות לנו. (גם לסיפור שכתוב בגוף שלישי יש נקודת מבט, אחרת הוא לא סיפור, אלא עובדות. סיפור זה תרגום של העובדות מנקודת מבט).
* המצלמה תמיד זזה אחרי בעל נקודת המבט.
* אם אנחנו יודעים משהו שרק דמות אחת יודעת (מחשבות/רגשות וכו'), היא בעלת נקודת המבט.

לכל שאלות ודברים אחרים, מוזמנים לפנות אליי בשמחה (: עמיצור - 0584468636 
[bookmark: _27a6o5gm64xv]
[bookmark: _7qbgcd34cmwv]נבואות ושירות – רינת מינדליס
איך ניגשים לזה בכלל? 
הטקסט הנבואי שלפנינו הוא לא טקסט סיפורי, אז מה זה אומר בעצם?
זה אומר שהמידע הבסיסי שאנחנו זקוקים לו על מנת להבין את הסיטואציה לא תמיד כתוב לנו מפורשות שחור על גבי לבן, פשוט כי מצופה ממנו לדעת אותו! הרי נבואה היא דבר חי והנביא מדבר לאנשי תקופתו שיודעים מה המצב המדיני, לכן הוא לא צריך לתאר להם אותו... 
אז מה נעשה? ננסה לגלות את המידע החסר בעצמנו.
· מתי אנחנו על ציר הזמן ואיפה אנחנו על המפה? (רקע היסטורי). 
באיזו ממלכה אנחנו, ישראל או יהודה או בכלל בגלות? מי המלך? מה המצב הדתי והמדיני בעם? מה קורה במדינות שסביבנו? באיזה מצב אנחנו מולם? מה קורה בעולם בכלל? מי האימפריה השולטת?
אם יש בתחילת הנבואה ציון זמן או מקום, מה טוב, אנחנו יכולים ללכת לשאר התנ"ך/ההיסטוריה ולבדוק מה קרה אז! אם אין נחפש בתחילת הספר באיזו תקופה כוללת ניבא הנביא המדובר וננסה להבין מתוך הנבואה מתי בדיוק היא נובאה. בשביל זה נצטך להבין את הנבואה עד הסוף, אנחנו עוד לא שם.
· למי הנביא פונה? 
לכולם? לעשירים? לכהנים? לשלטון? לאנשים ספציפיים לגויים בכלל? ואם לגויים אז לאיזה מהם?
אם זה כתוב לנו מפורשות, מה טוב! אם לא נצטרך לקרוא את הנבואה לעומק ולנסות להבין מתוכה.
· מה שומעי דברו של הנביא חושבים על המציאות? 
התפקיד של הנביא הוא לתת את הפרשנות האלוקית על המציאות אבל לעם יש פרשנות אחרת לגבי המציאות והמקום של אלוקים בתוכה. נסו להבין מה העם חושב ומה הנביא צריך לשכנע אותם (או במילים אחרות, מה מטרת הנבואה).

תיחום
עד איפה לקרוא? עד סוף הפרשיה (ניגע בזה בהמשך).
אופציה אחת היא להתחיל לקרוא ובתחילת כל פרשייה לשאול את עצמנו עם זו עדיין אותה הנבואה. כשנגיע לסוף הנבואה ניקח נשימה, נחזור להתחלה ונקרא פסוק פסוק בניסיון להבין.
למי שלא נהנה לקרוא בלי להבין ולקוות שהוא ישים לב שהנושא השתנה (וכל זאת, כאמור, בלי להבין) מומלץ לקרוא כל פרשיה, להבין אותה, לסכם אותה בראש (או על דף) ורק אז להמשיך לפרשייה הבאה. בדרך הזאת יש פחות סכנה פשוט לקרוא ולקרוא בלי להבחין לנגמרה הנבואה. 

הבנה
מה קורה כאן? לא הבנתי כלום!
דבר ראשון, קחו נשימה עמוקה.
אחר כך תנסו שוב, פסוק פסוק.
תאבחנו אם הקושי הוא בהבנת המילים עצמם, בהבנת הקשר בין הפסוקים או בין חלקי הפסוק, בהבנת המשל/דימוי, בכלל בהבנת מטרת הנבואה כולה. תעזרו בפרשן המתאים לבעיה שלכם, שימו לב במיוחד למשלים ולדימוים מעולם החקלאות ולריאליה שמאחוריהם.

אמצעים ספרותיים
אז כבר מצאנו את הרקע ההיסטורי, קראנו את הנבואה מההתחלה ועד הסוף והבנו איפה היא נגמרת, קראנו אותה שוב והצלחנו להבין את המילים המסובכות והדימויים הלא מוכרים, הבנו את מטרת הנבואה וסיכמו לעצמו על מה היא מדברת, מה עכשיו?
 אמצעים ספרותיים מגניבים!
· תקבולות: תקבולת רגילה (ישרה/ניגודית): לכל (או לרוב) ביטוי בצלע יש ביטוי שווה לו או הפוך ממנו באותו המקום בצלע השנייה. AB / AB. 
תקבולת כיאסטית: כמו תקבולת רגילה רק במקום ההפוך בצלע השנייה. AB / BA. דוגמא: שֹׁפֵךְ דַּם הָאָדָם בָּאָדָם דָּמוֹ יִשָּׁפֵךְ (בראשית ט, ו). 
· מבנה קונצנטרי (מתמרכז): כמו תקבולת כיאסטית רק עם צלע בודדת במרכז התקבולת. AB / C / BA – הקטע שבאמצע הוא נקודת השיא והמפנה.
· מילה או שורש מנחה: מילה או שורש שחוזרים על עצמם הרבה בקטע – כנראה הנביא ממש רוצה שזה יהדהד לכם בראש לאורך הנבואה.
· בתים ופזמון חוזר: משפט מרכזי שחוזר בסוף כל בית
· מצלול: שימוש בצליל של המילים במקום או בנוסף למשמעותן.
דוגמא: הוֹי הֲמוֹן עַמִּים רַבִּים כַּהֲמוֹת יַמִּים יֶהֱמָיוּן וּשְׁאוֹן לְאֻמִּים כִּשְׁאוֹן מַיִם כַּבִּירִים יִשָּׁאוּן. לְאֻמִּים כִּשְׁאוֹן מַיִם
רַבִּים יִשָּׁאוּן… (ישעיהו יז, יב-יג) – שומעים את המיית הגלים ואת שאון המים?
מצלול זה גם הקצב של הנבואה, האם היא מהירה או איטית? המצלול מוסיף למילות הנביא אווירה שנכנסת ישר ללב של השומעים ומעוררת בהם תחושה שתלווה את מילותיו
· לשון נופל על לשון: צירוף של כמה מילים עם צליל דומה אך משמעות שונה, כמו שרה שרה שיר שמח.
איך מבדילים בין מצלול ללשון נופל על לשון? 
מצלול הוא התחושה העולה משמיעת מהקטע, לדוגמא תחושה של שבר וחורבן או של משהו מהיר ופתאומי. 
לשון נופל על לשון פשוט מוסיף חן ויופי לנבואה. הוא קצת כמו קישוט, תורם הרבה אבל לא חלק מהותי מהבנת הנבואה (בניגוד למבנה ולמצלול).
בכל האמצעים הספרותיים חשוב להבדיל בין אמצעי שתורם למהלך הנבואה לבין אמצעי שרק תורם לצורה החיצונית שלה!

שירות
שלבי הלימוד בשירות די דומים לאלו שבנבואות כך שאתם כבר מכירים אותם פחות או יותר
· זיהוי – איך נזהה שמדובר בשירה? הכי פשוט, ברובן כתוב שהן שירות. אם לא כתוב שזו שירה אבל פתאום משהו כתוב לכם בתקבולת ייתכן שמדובר בשירה.
· קריאה – תקראו את השירה כולה ואז תקראו פסוק פסוק ותנסו להבין מה היא אומרת בעצם (או להיפך).
· זיהוי האמצעים הספרותיים – אותו הדבר כמו בנבואות + תוספת מבנה.
אריח על גבי לבנה – שירת הים, שירת דבורה, שירת דוד (ע״פ חז״ל)
אריח על גבי אריח – שירת האזינו, 31 המלכים שיהושע הרג, 10 בני המן, שירת העיתים, שירת דוד.
המבנה הזה הוא לא רק ליופי, הוא משרת את התוכן (הים מימין ומשמאל ובני ישראל עוברים באמצע
באריחים והלבנים של שירת הים 

הערה חשובה על אמצעים ספרותיים בכללי
״שירה – היא סוגה של אמנות, הבאה לידי ביטוי כיצירה ספרותית, בה נעשה שימוש בתכונותיה האסתטיות של השפה, זאת בנוסף למשמעות המילולית או במקומה. שימוש זה עשוי לכלול כתיבה בשורות קצוצות (בניגוד לפרוזה); עיסוק במצלול, במשקל, פזמון חוזר וחריזה; כתיבה בשפה ציורית (פיגורטיבית); וטכניקות ספרותיות נוספות, שאינן נפוצות בפרוזה ובסוגים אחרים של ספרות.״ (לקוח מויקיפדיה)
בשירות המשורר מוותר על חלק מהבהירות של הטקסט וכולא את עצמו במבנים ספרותיים ובשאר אמצעים (לדוג׳: אקרוסטיכונים בכפולות שונות, תקבולות, וכד׳) כדי לתת לטקסט נופח אחר. לדוג׳, ספר דברים מלא בנאומים של משה מה שמבליט את שירת האזינו.הכבילה העצמית של הסופר היא ממש לא לשווא, שירים זה ממש קליט וזכיר ועובר טוב מדור לדור, והנביאים ממש מודעים לזה!
וְעַתָּה כִּתְבוּ לָכֶם אֶת הַשִּׁירָה הַזֹּאת וְלַמְּדָהּ אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל שִׂימָהּ בְּפִיהֶם לְמַעַן תִּהְיֶה לִּי הַשִּׁירָה הַזֹּאת לְעֵד בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל. כִּי אֲבִיאֶנּוּ אֶל הָאֲדָמָה אֲשֶׁר נִשְׁבַּעְתִּי לַאֲבֹתָיו זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ וְאָכַל וְשָׂבַע וְדָשֵׁן וּפָנָה אֶל אֱלֹהִים אֲחֵרִים וַעֲבָדוּם וְנִאֲצוּנִי וְהֵפֵר אֶת בְּרִיתִי. וְהָיָה כִּי תִמְצֶאןָ אֹתוֹ רָעוֹת רַבּוֹת וְצָרוֹת וְעָנְתָה הַשִּׁירָה הַזֹּאת לְפָנָיו לְעֵד כִּי לֹא תִשָּׁכַח מִפִּי זַרְעוֹ כִּי יָדַעְתִּי אֶת יִצְרוֹ אֲשֶׁר הוּא עֹשֶׂה הַיּוֹם בְּטֶרֶם אֲבִיאֶנּוּ אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר נִשְׁבַּעְתִּי. וַיִּכְתֹּב מֹשֶׁה אֶת הַשִּׁירָה הַזֹּאת בַּיּוֹם הַהוּא וַיְלַמְּדָהּ אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל. (דברים לא, יט-כב)
נבואות ושירות הן דבר יפהפה, מיוחד וקסום! אל תהססו לקפוץ למים, ואני כאן לכל שאלה:) רינת  – 0542907097
[bookmark: _f2tfdui2b0t5]
[bookmark: _afqjgfuzhtkb]מצוות וציווים – שירה פרייז'ר
מה עשינו ביחידה?
עסקנו ביחידה בשאלה כיצד ללמוד מצוות כחלק מלימוד תנך, ומהם האתגרים הכרוכים בכך. נקודת המוצא הייתה התחושה הרווחת שלימוד חוקים עלול להיתפס כ״יבשושי״ וטכני, ושאלנו כיצד ניתן להעמיק בו באופן משמעותי יותר. בעקבות השאלה דנו בחשיבות שבהתרחקות מהתורה שבעל פה בלימוד מצוות בתנ"ך וראינו שאפשר ללימוד מצוות כחוק מחייב, כמצפן מוסרי, ככלי ליצירת קשר עם הקב״ה, ולעיתים גם כיחידת פסוקים רגילה שיש להבינה בהקשר שבו היא מופיעה ודרך הניסוח שלה.
מתוך כך הצגתי דרכים שונות ללימוד מצוות:
· לימוד המצווה כיחידה סגורה – בחינה מדוקדקת של נוסח המצווה, זיהוי קשיים פנימיים ברצף שלה, חוסר בהירות או סתירות בינה לבין מקורות אחרים בתנ״ך, וניסיון ליישב בעיות שעולות מלימוד הפסוקים עצמם. 
· לימוד המצווה כמצפן מוסרי – נתחיל כאן בבירור של התפיסה המוסרית העולה ממנה: מה נחשב בה לטוב ולרע, מדוע הערכים באים לידי ביטוי דווקא כך, מה מודגש ומה נדחק לשוליים, ואם המצווה מסמלת ערך מסוים או אידיאולוגיה. לשם כך אפשר להשוות את המצווה להופעות נוספות שלה או לעמת אותה עם מצוות אחרות, במטרה לעמוד על הערך העליון שהיא מבקשת לקדם. בשלב הבא ניתן להתייחס למצווה כסטנדרט חברתי: להשוות דמויות, סיפורים או תקופות בתנ״ך לאמות המידה המוסריות שהמצווה מציבה, וכך לאפיין התנהלות אנושית והקשרים היסטוריים, ולפרש יחידות אחרות בתנך לאור המצווה.
· לימוד המצווה כחוק – לימוד המצווה בהשוואה לתורה שבעל־פה; הדגש הוא על השוואה למדרשים ולמקורות תנאים מתוך מודעות לכך שהם משמשים פרשנות לכתובים ולא מרכז השיעור בפני עצמם. נתחיל בבירור הקשיים שמתעוררים מול המצווה בקריאת הפסוקים, ואחר כך נבחן את השינויים שהמקורות המאוחרים יותר מציעים: 
· האם הם נצמדים לפשט? 
· ואם לא, מדוע הם בחרו לסטות מן הפשט? 
· אילו קשיים הם זיהו בכתוב? 
· ואילו בעיות הלכתיות, מוסריות או חברתיות הם ביקשו להתמודד עמן?
דרך שילוב גישות אלו ראינו שלימוד מצוות יכול להיות עשיר, מורכב ורלוונטי, ופתח נהדר לבסס עליו שיעור.
[bookmark: _td2z55bxsx3m]
[bookmark: _xxlgj3s1cjt6]ספרות החכמה – גילת כהן
ספרות החכמה לסוגיה
ספרות החכמה היא סוגה ספרותית שהתפתחה במזרח הקרוב והקדום בין השנים 3,500-63 לפנה"ס לערך, אפשר למצוא כתבים של ספרות החכמה המשויכים להודו, סין, מצרים, בבל, פרס, ממלכת יהודה, ולקראת הסוף רומא.
ניתן לסווג חלק גדול מספרות החוכמה לשני סוגים: חוכמה שמרנית "חיובית" – פרקטיקה להתנהלות נכונה, טובה ומועילה בחיים, בתנ"ך מיצג את התפיסה הזו ספר משלי. חוכמה ביקורתית "שלילית" (הידועה גם כ"ספרות יָהֳרָה" או "חוכמה במחאה") – ספקנות במשמעות החיים ובאנושות בת התמותה, סוגה זו כוללות את קהלת. סוגה נפוצה נוספת היא יצירות קיומיות העוסקות ביחסים בין אדם לאלוהים, שכר ועונש, בעיית הרוע בעולם, מדוע צדיק ורע לו רשע וטוב לו?, הדוגמה הידועה ביותר, גם בספרות החכמה הכללית, היא ספר איוב. 

איך ניגשים לספרות החכמה?
1) פותחים אותה – תפתחו במשלי פרק א 
2) מחלקים לנושאים – נדגים על משלי (שהרגע פתחתם, כמובן):
· א-ז כלי עזר איך לגשת לספר מה הוא יכלול וכו', הכנה פרקטית
· ח-יט שני דברים מרכזיים להקפיד עליהם, להתרחק מהרע ולכבד את ההורים
· כ-לג החכמה פה דופקת על הדלת כדאי לכם להקשיב לה.
3) זורקים שאלות – למה דווקא שני המצוות הללו לפני הגירוי להקשיב לחכמה? מה אלה כל השמות קוד האלה משל מליצה דברי חכמים וחידותם? מה ההבדל בין פתיים ונער ולמה הם מקבלים דברים שונים בספר הזה?
4) ניגשים לחפש תשובה – חברים, מקורות נוספים, רעיונות אישיים שלכם, ושוב נדגים: איזה הוגה מתעסק ברשימות פרקטיות למושגים וגם מתעסק במוסר? רס"ג!
בפירושו הוא קורא את פסוקים א-ו כמציעים דרכים לקרב את ההבנה הטבעית לשכלית: 
משל – פשט סתום וחסר פשר – יש כל כך הרבה דרכים לפרשן את זה!
מליצה —  ביאור המשל, הבהרת הסיפור האפי.
דברי חכמים – משל שנאמר מפי נביא – מקור אמין ביותר למשל, ופורש על ידי הנביא שהוא מקור אמין לפירוש.
חידותם – הקדוש ברוך הוא בעצמו מביא את המשל ואת הנמשל, חידה ופתרון.
משלי מפרט את הדרכים בצורה שיטתית, שתעזור לקוראים להתמצא, הוא ממש מביא אסטרטגיות למידה, זהה את האמצעי הרטורי ודע איך להתייחס אליו, אם זה משל, חכה למליצה, אם אלו דברי חכמים סמוך על המקור הראשוני כבר בשלב המשל. וזו ממש דרך נהדרת אגב לגשת לספרות החכמה:)

שתי נקודות חשובות:
1) תמיד להיות סביב הטקסט התנכ"י, בשיעורים כאלה קל מאוד לזלוג למקורות חיצוניים עד כדי כך שפתאום לומדים ניטשה ולא קהלת, רס"ג ולא משלי, לכן נסו כמה שיותר להיות סביב התנ"ך להדגים ולדבר בו. 
2) נסו לגרות את הקהל לחשוב בעצמם, ליצור דיון ולהעלות השערות, כמובן בהתאם למגבלות הזמן;)

כמה מחשבות על חכמה:
ספרות החכמה שולחת אותנו לחשיבה עמוקה על ההוויה, גורמת לנו להיות רגישים למה שקורה סביבנו. יש פה משהו מעבר לסיפור עתיק, שצריך להפעיל את הראש עוד כמה צעדים קדימה כדי להגיע לחיים שלנו, "שמע בני" פונה אלינו משלי, פניה שהיא מעבר לזמן, ולכל אדם באשר הוא. 
הביעו את דעתכם, נסו להבין אותו לעומק, שאלו שאלות ובררו את התשובות מול אחרים ומול עצמכם. הכניסו את דעתכם האישית, היא חשובה לנו ולכותב.
לדעת הרמב"ם לא סתם צדיקים במותם נקראים חיים- המתעסקים בהגות כאילו מחיים את ההוגה. 
הפיחו חיים!
[bookmark: _65ejwbac8ys3]איך לגשת לחלקי התנ"ך השונים
[bookmark: _e6p0wnvn46ap]בקיאות – אביטל זר
קודם כל, בלימוד בקיאות הבסיס הוא לקרוא. קודם כל לפתוח ספר, לפתוח את הפרקים הרלוונטיים ולבדוק מה כתוב שם. פשוט.
ובכל זאת, איך לומדים בקיאות?
שתי בעיות מרכזיות: 
· מה לפתוח
· איך ללמוד ולזכור?

איך ללמוד: ברווז הגומי
נניח שבחרתם מה לפתוח. הפרקים מונחים מולכם, אתם יושבים עם התנ"ך וקוראים.
אתם פותחים פרק, סוגרים, נופלת הסימניה, אתם פותחים שוב ואין לכם מושג איפה אתם. קראתי כבר את הפסוק הזה? לא? הייתי בד' כבר?
איך גם לקרוא, וגם להבין את זה - בלי עיון, בלי מעבירי נח"ת מוצלחים - בו זמנית?
הנקודה היא להקשיב למה שקוראים. לשים לב שמבינים את רצף ההתרחשות - לשאול את עצמי כל כמה זמן, רגע, מה קראתי? שאלות מכווינות: מה הסיטואציה? מה קרה, מה עומד לקרות? איפה אנחנו/הדמות הראשית בתוך זה?
לא להיתקע, כמובן. רק לשים לב ששמים לב למה שקורה. לא רק לקרוא את המילים.
שיטה מעולה לזה היא ברווז הגומי. הרעיון - להסביר. לא רק להבין, גם ממש להסביר - לשבת עם אח קטן, או במקרה הצורך, ברווז גומי, ולהסביר. לא להתעמק, כמובן, אלא לספר את הסיפור. מה קורה? מה הסיטואציה? לשים לב שהברווז מבין! (כלומר, צריך להסביר גם דברים בסיסיים, לא לדלג על הסברים אלא אם זה ממש ברור)
לנסות לחשוב על הטקסט כטקסט המשכי. לשים לב - אם ברווז הגומי שלכם לא מבין מה הקשר בין מה שקראנו קודם למה שאנחנו קוראים עכשיו, תשאלו: מה דומה ומה שונה בין קודם לעכשיו? אם זה מספיק שונה אפשר להניח שעברנו נושא. לפעמים אתם תמצאו הסברים חדשים טובים יותר רק על בסיס השוני או הדמיון בין החלקים (לא להיתקע על זה! לשים לב שמבינים ולהמשיך הלאה).
הערה: לכתוב דברים יכול להיות ממש שימושי. שאלות, רעיונות. לזכור לאחר כך, להעמיק אחר כך אולי, או סתם להיות מהמגניבים האלה שיש להם מחברת ללימוד תנ"ך.
עוד נקודה: להתייחס אל מה שלומדים כעלילה רציפה. התנ"ך מעניין! וואו! מי היה חושב על הדרך הזו לספר את זה, איזו עלילה מדהימה! זו דרך לזכור, ולהתעניין, ולשים לב שמבינים, ולקבל מוטיבציה ללמוד עוד.
לשאול שאלות. בהתחלה - מה קרה, מה הסיטואציה? בהמשך שאלות ספציפיות יותר, אתם כבר מכירים את ההתחלה, תשאלו על בסיס מה שלמדתם.

אז מה לומדים?
קודם כל - לומדים דברים שמסקרנים אתכם, את הספר של שבת נח"ת הקרובה, את הנושא שאתם רוצים להעביר עליו שיעור, את כל התנ"ך לפי הסדר - התנ"ך גדול!
נניח שיש לכם מטרת למידה. ניתן שלוש דוגמאות: נושא - אדום, ספר - ירמיה, מלך - יאשיהו.
קודם כל - יש לכם מטרה, תפרקו אותה. מה בדיוק אתם רוצים?
לדוגמה, אני רוצה ללמוד את ירמיה מאפס, והמטרה היא להתמצא פחות או יותר, לדעת מה קורה. מה הסיפור של ירמיה.
אני רוצה ללמוד על אדום, אני רוצה לדעת הכל! אני רוצה לדעת בדיוק מה קרה להם בכל שלב, לדעת את זה ממש טוב כדי להעביר עליהם שיעור.
המטרה ממש חשובה. כי את כל התנ"ך, עכשיו, ומושלם, אתם לא תלמדו. גם להתמצא בתרי עשר זו משימה מספיק גדולה עד כדי לייאש אדם. ולכן מלכתחילה לשים לב, מה בכלל אני רוצה ללמוד.
ואז, לצמצם את הלימוד המעשי לטווח ריאלי. כי 'כל ירמיה' זו מטרה גדולה, וכמובן - יותר גרוע ויותר מכשיל - כך גם 'ללמוד את כל הפרקים שמזכירים את אדום'. כי זה חצי מהתנ"ך, ומהר מאוד עלולים להיאבד בתוך להבין את מלכים א', ואת הסיפור של שלמה, שבעצם כמעט לא נגע באדומים כל החיים שלו.
אז מה כן? לצמצם. קודם כל את מה שקריטי - סיפורים ספציפיים. עובדיה. מלכים אבל רק הפסקאות שמדברות על אדום (דיקטה!!:)). וכמובן דינמיות, תוך כדי לימוד לשים לב שאתם עדיין בדרך לממש את המטרה. אם המטרה היתה לדעת מה יאשיהו עשה, ואתם נאבקים בישעיהו א, לא טוב. תזכרו מה המטרה, אם אתם מגלים תוך כדי לימוד שהיא לא ריאלית (וזה יכול לקרות. נניח רצח בתנ"ך, זו לא מטרה ריאלית בדרך כלל.), או שתוותרו, אם אין סיכוי להשיג את המטרה שלכם, תציבו מטרות סבירות יותר, או שתצמצמו, רצח בשמואל א חמישה פרקים ראשונים נניח, זה סביר יותר (פשוט תלמדו משהו שלא קורה כל שני עמודים, עדיף).
וגם אופן הלימוד משתנה לפי מה המטרה. אם אתם רק רוצים לשלוט ביחזקאל לכבוד השבת הבאה, אל תתעכבו על פרטים (אלא אם אתם מאוד בטוחים בעצמכם, אבל לא כדאי), רק תבינו את המהלך הכללי. ברמה של לספר את מה שקרה לברווז גומי.
אבל אם אתם רוצים לדעת מה קרה לאדום, תשאלו את עצמכם שאלות שקשורות לעם - איפה הם, מה היחס שלהם לישראל. תבנו ציר זמן.
תתעמקו תמיד במה שחשוב. במה שמשרת את המטרה שהצבתם לעצמכם.
[bookmark: _nhuqgfb1b9ug]
[bookmark: _nmxvafpem2xr]עיון - משה מייזלס
*הערה חשובה בנוגע לסיכום – אני מנסה להסביר גישה מסוימת ללימוד התנ"ך, ולכן התיאור מאוד מפורט ומסודר, גם אם בפועל זה לימוד שהוא הרבה פעמים יחסית אינסטינקטיבי ומותאם לאדם שלומד – התאימו את הפרטים ללימוד שטוב בשבילכם.

מה זה בכלל לימוד תנ"ך בעיון?
לעומת לימוד בקיאותי, שמתמקד בהיכרות רוחבית, לימוד עיוני נועד לגרום לנו להבין את הטקסט לעומקו, בכל בחינה שנבחר. בין אם אנחנו רוצים להבין בצורה היותר מדויקת מה קרה או מה המסר, איך היחידה תורמת לתפישה שלנו אודות דמות מסוימת או מה היא תורמת ליחידה הרחבה יותר בה היא כלולה.
היסוד העיקרי עליו מבוסס הלימוד העיוני הוא ההבנה שכל פרט ופרט בסיפור ובטקסט נבחר – בין אם מבחינת הבחירה הניסוחית של הכותב, ובין אם בהשתלשלות המקרים ההיסטורית שהובילה לסיפור. כל מילה ואות היו יכולות להתחלף במילה או אות אחרת, בנסיבות אחרות ולו במעט כל פרט היה משתנה. ומתוך זאת, יש חשיבות עצומה לכל עובדה ובחירה ניסוחית שמופיעים לנו בטקסט.

כיצד לומדים תנ"ך בעיון?
דבר ראשון, אנו צריכים להגדיר את התחום אותו אנו לומדים. לימוד העיון נע בספקטרום רחב למדי, בין התנ"ך כולו כיחידה אחת לבין אות אחת. בלימוד התנ"ך הרווח ושלנו, נתמקד בעיקר בספקטרום שבין סיפור לפסוק, וכשאנחנו מתחילים ללמוד אנחנו צריכים לפסוק ולהבין מה בדיוק אנחנו לומדים כרגע. פסוק אחד, רצף של כמה פסוקים, פרשייה או סיפור שלם. כשלומדים בעיון כדאי ללמוד יחידות קטנות יחסית, ואז לחבר אותן יחד, על מנת שלא לפספס פרטים חשובים – אני ממליץ לחלק את הסיפור או הטקסט שלומדים ליחידות (הגיוניות, רצוי פרשיות) של 5-10 פסוקים, ואז ללמוד כל יחידה בפני עצמה, פסוק פסוק.

ברגע שהגדרנו ותחמנו את היחידה אותה אנו לומדים, ישנם שלושה שלבים בסיסיים עליהם נפרט:
1) שימת לב לפרטים – מתוך ההבנה שיש חשיבות לכל פרט ופרט, אנו נדרשים לשים לב ולמצוא ולהדגיש במוחנו כמה שיותר פרטים, מתוך אלו שרלוונטיים לנושא שמעסיק אותנו.
2) מציאת פערים והגדרת שאלות – בעצם, שימוש בפרטים ובמידע שאספנו על מנת להעמיק לרובד עמוק יותר של הטקסט, בעזרת שאלות ודיוקים.
3) חשיפת תשובות – מציאת מענות לשאלות שאספנו, ובניית שאלות נוספות ודיוקים עמוקים יותר מתוכן.
כעת נפרט כיצד עושים כל אחד מהשלבים האלו.

שימת לב לפרטים
ישנם שני צדדי התבוננות שאנו נדרשים לקיים על היחידה – התבוננות פנימה, והתבוננות החוצה. לכל התבוננות יש את הכלים שלה, ואת הפרטים אותם נחפש.
התבוננות פנימה – לתוך היחידה. קראו את הטקסט וחפשו כל פרט ופרט – באילו מילים בחרו להשתמש, דמויות, זמן, מקום, תנועה, שינויים, מה סדר האירועים, מילות מפתח, מוטיבים, מספרים, שמות, פעלים, סגנון מילולי (שירה, סיפור וכו'), הרמזים, מה בחרו לא לספר לנו, ועוד ועוד.
התבוננות החוצה – מה הקשר בין היחידה הזו ליחידות אחרות? מצאו קטעים בתנ"ך שמתקשרים ליחידה אותה אתם לומדים, על בסיס דמיון (בזמן, בדמות, במיקום, בסגנון הלשוני, במטרה או במסר), או על בסיס הרצף הסיפורי בתנ"ך. השוו ומצאו דמיון והבדלים בין היחידות, כיצד היחידה הזו נבדלת ומה היא תורמת לעומת היחידות האחרות, מה היא מוסיפה לסיפור הרחב בתוכו היא נמצאת. (תוכלו ללמוד עוד על השוואה בסיכום היחידה העוסקת בהשוואה).
אני ממליץ לרכז ולסכם את פרטי המידע הרלוונטיים שאתם אוספים – בחרו אותם לפי המטרה שלכם בלימוד, וכתבו אותם במסודר.

מציאת פערים והגדרת שאלות
כעת, משפרטתם את הטקסט לפרטים ולמידע כבר יש לכם הבנה עמוקה של הטקסט. השלב הבא, במטרה להמשיך ולהגיע לעומק ההבנה, הוא למצוא פערים ומתחים בטקסט – באופן פשוט, חפשו דברים שאינם ברורים לכם למרות הפרטים שאספתם. למה נבחר ניסוח מסוים, איך שני פרטים התקיימו במקביל, למה דמות מסוימת בחרה לפעול כך וכו'. באופן כללי, אם הגענו להבנה שכל פרט בטקסט נבחר, אז אנו מחפשים בחירות שאינן מובנות לנו.
את הפערים שאנו מוצאים אנו צריכים להגדיר ולנסח בשאלות מדויקות, מתוך התמקדות במטרה שלשמה אנו לומדים. שאלות מדויקות תעזרנה לכם להבין מה בדיוק לא ברור לכם בטקסט, ומתוך כך גם להבין את הטקסט יותר טוב וגם לחפש ולמצוא תשובות.
על מנת לשאול שאלה מדויקת נסו להקפיד על –
בהירות  – שאלה שקל להבין.
ממוקדות – מכוונת לעניין מסוים ואינה מתפזרת.
תמציתיות – מנוסחת בצורה נקייה עד כמה שאפשר (שמירה על תמציתיות תעזור לכם להיות בהירים וממוקדים).

חשיפת תשובות
לאחר שיש לנו שאלות מדויקות וברורות, נשים לב שבעצם הן מידע נוסף שיש לנו על היחידה – מידע לגבי מה שלא ברור לנו. נוכל להשתמש בו בשביל למצוא שאלות מורכבות יותר בשילוב השאלות עם פרטי המידע שמצאנו, וגם במציאת תשובות.
על רוב הכלים למציאת תשובות תכלו לקרוא ביחידות העוסקות בפרשנות חיצונית, ואני רק אוסיף שניתן למצוא גם בשיטה העיונית תשובות לשאלות – מתוך התבוננות בשאלות ובפרטים שמצאנו והעלנו, בהתבוננות פנימה ובהתבוננות החוצה, בהשוואה וברצף, לנסות לחשוף את התשובות מתוך הטקסט (ולפעמים התשובה היא שהטקסט בוחר להעלים את המידע הזה מאיתנו, ואז אנו נדרשים לחשוב למה).

בהצלחה רבה בלימוד התנ"ך ובהכנת השיעורים, זו פעולה חשובה ומשמעותית מאוד, גם בשבילכם וגם מבחינת התרומה לארגון. אשריכם לגמרי, ואם יש שאלות (בנוגע ללימוד עיון או ללימוד תנ"ך בכלל), מוזמנים לפנות אליי בשמחה. משה – 050-4242-316.
[bookmark: _p47f3aemkd0]

[bookmark: _dirfjzxx84ql]פרשנות חיצונית
[bookmark: _4ber7p164qf5]פרשנות הפשט – איתם עזריאל
מהי פרשנות פשט?
מסובך, אבל בגדול – התנ"ך מספר סיפור, ויש דברים לא ברורים בסיפור, מה שמיישב את הסיפור נכנס בגדר של פשט, מה שמספר סיפור חדש מתוך הסיפור נכנס בגדר של דרש. החלוקה לא כ"ך חדה, יצא לי הרבה פעמים לתהות האם פרוש מסויים הוא על דרך הפשט או הדרש.

על אילו שאלות הפרשנים עונים בפרשנות פשט?
מטרת פרשנות הפשט היא ליישב פערים בכתוב, למשל: מילים לא ברורות, תחביר לא ברור, סתירות פנימיות, חורים בעלילה וכו'.

על פי מה הם מבססים את התשובות? 
הפרשנים מבססים את הפרשנות בעיקר על ידע לשוני,בעזרתו הפ מפענחים מילים לא ברורות או תחביר לא ברור. הם מתבססים גם על הבנת המציאות (לפעמים גם מדע), ועל ההיגיון הישר.

פרשנים ותקופות פרשנות:
הפירושים הכי קדומים הם מעט דברים בגמרא/ במדרש, לרוב הם נוטים להתרחק מהפשט אבל למרות זאת נראה שיש קטעים בגמרא ובקובצי מדרשים שנוטים לפשט. דוגמא: " אָמַר רַבִּי כְּשֶׁהָלַכְתִּי לִכְרַכֵּי הַיָּם הָיוּ קוֹרִין לִמְכִירָה כִּירָה לְמַאי נָפְקָא מִינַּהּ לְפָרוֹשֵׁי {בראשית נ':ה'} אֲשֶׁר כָּרִיתִי לִי." (ראש השנה, כ"ו)

תרגומים: בתרגומים יש בעיה – לרוב ככל שהם יותר ייטו אל הפשט כך  התרגום יהיה יותר מילולי (ולכן לא כל כך יישבו את הפערים). למרות זאת שווה להסתכל בתרגומים בפירוש הפשט, לפעמים הם כן מוסיפים. אני הכי ממליץ על תרגום אונקלוס (לארמית), התרגום הוא רק על התורה. אונקלוס נוטה אל הפשט, אבל הוא מאד מתנגד להגשמת ה', ולכן לרוב מתרגם בצורה קצת דחוקה תיאורי הגשמה.
מלבדו יש את תרגום רס"ג (לערבית) לתורה, בחומשי תורת חיים מופיע תרגום שלו לעברית, כלומר, של החלקים שבהם הוא לא תרגם באופן מילולי. תרגומו נוטה אל הפשט, וכמו אונקלוס הוא מתנגד להגשמה.

ראשונים:
· רש"י – רבי שלמה יצחקי:
1040 – 1105. דת"ת – דת"תסה. חי בצרפת.
מראשוני פרשני ימי הביניים. פירושו מסתמך בעיקר על סיכום מדרשים, פירושים קודמים ותרגום אונקלוס, אבל יש לו גם פירושים עצמאיים. גם בסיכום שלו יש אמירה – רש"י בוחר אילו דברים להביא, ואילו לא.
בפירושו רש"י מביא המון מדרשים, אבל גם מפרש פירושי פשט, העיקרון המנחה אותו הוא שהפשט והדרש הם רבדים שונים של הכתוב, ובלשונו: "...לכך אני אומר: יתיישב המקרא על פשוטו דבור על אופניו (משלי כ"ה:י"א), והדרשה תדרש, שנאמר: הלא כה דברי כאש וכפטיש יפוצץ סלע (ירמיהו כ"ג:כ"ט) – מתחלק לכמה ניצוצות." (פירושו על שמות ו' ט')
רש"י מעיד על עצמו: " ואני לא באתי אלא לפשוטו של מקרא ולאגדה המישבת דברי המקרא דבר דבור על אופניו" (פירושו על בראשית, ג' ח'). כלומר הוא מביא פירושי פשט ודברי אגדה שמיישבים את לשון הפסוקים. רש"י מבדיל בין סוגים שונים של מדרשים, לדבריו הוא מביא מדרשים שמתיישבים טוב על לשון הפסוק, לפעמים הוא כותב שמדרש מסויים לא מתיישב על לשון הפסוק.
רש"י נודע בענוונות גדולה. לפעמים הוא כותב בפירושו שהוא לא מבין עניין מסויים או מילה מסויימת.
יש בידינו פירושים של רש"י על כל התנ"ך. 
· רשב"ם – רבי שמואל בן מאיר:
1080 – 1160. דתת"ם – דתתק"ך. חי בצרפת. נכדו של רש"י.
פשטן לגמרי, אבל מסכים עם הגישה העקרונית של החלוקה בין פשט לדרש.
סיכם את גישתו כך:"...אין מקרא יוצא מידי פשוטו ... והראשונים מתוך חסידותם נתעסקו לנטות אחרי הדרשות שהן עיקר... ומתוך כך לא הורגלו כל כך בפשוטן של מקראות..." (פירושו על בראשית ל"ז ב). כלומר, הוא סובר שהדרש הוא העיקר, אך חושב שיש מחסור בפירושי פשט, ולכן הוא כתב פירוש פשט. הוא חולק הרבה פעמים על חז"ל, ועל רש"י, אך גם מפליג בשבחם.
יש בידינו פירוש של רשב"ם על  התורה. מהדורות מיוחדות ל5 מגילות, איוב, משלי ותהילים.
·  ראב"ע – רבי אברהם בן עזרא (אבן עזרא):
1089 – 1164. דתתמ"ט - דתתקכ"ד. נולד בספרד ונדד להרבה מקומות.
קנאי גדול לפשט. הוא לא מקבל את הגישה שהפשט והדרש הם רבדים שונים של הכתוב. הוא כותב שהדרש נועד למטרות חינוכיות, או לרמוז לקבלה, או להסביר הלכה, ואין להיעזר בו בפירוש התנ"ך. לעומת זאת הוא כן מקבל תמיד את דעת חז"ל בענייני הלכה, ומפרש שזהו פשוטו של המקרא. הוא מסכם את צורת פירושו כך: 
"אחפש היטיב דקדוק כל מלה בכל מאודי ,ואחר כן אפרשנה כפי אשר תשיג ידי... רק בתורות ובמשפטים ובחוקים מצאנו שני טעמים לפסוקים,והטעם האחד כנגד המעתיקים, שהיו כולם צדיקים,נשען על אמתם בלי ספק בידים חזקים. וחלילה חלילה מהתערב עם, הצדוקי (הקראים), האומרים כי העתקתם מכחשת הכתוב והדקדוקים. רק קדמונינו אמת, ודבריהם אמת, וי״י אלהים אמת, ינחה עבדו בדרך האמת." (הקדמת הראב"ע לפירושו לתורה). פירושו אכן מתבסס על דקדוק לשוני, הפירוש שלו נוטה להיות תמציתי וקשה להבנה. לחלקים מהתורה יש לו פירוש קצר ופירוש ארוך.
יש בידינו פירושים שלו לכל התנ"ך מלבד לנביאים ראשונים.
· רד"ק – רבי דוד קמחי:
1160 – 1235. דתתק"כ – דתתקצ"ה. חי בצרפת.
פירושו נוטה אל הפשט, אבל לפעמים הוא גם מביא מדרשים. בספר בראשית הוא מביא גם הסברים פילוסופיים למשמעות הסיפורים. הפירוש שלו נוח ופשוט ללימוד, הוא כולל גם פירושי מילים, פירושי משפטים, הסברת הפרשייה בהקשר הרחב, ובעצם כל מה שצריך כדי להבין את הכתוב בכללותו. בתכלס בשבילי זה הפירוש הכי נח לבירור הפשט.
בדומה לרש"י הוא היה עניו גדול, הוא כתב לפעמים שהוא לא מבין דבר מה. הוא מזכיר הרבה דברים שהוא למד מאביו.
יש בידינו פירושים של הרד"ק לבראשית, נביאים ראשונים ואחרונים, תהילים ודברי הימים.
· אבארבאנל – (רבי יצחק בן יהודה אברבנאל או דון יצחק אברבנאל):
1437 – 1508. הקצ"ז  - הרס"ט. (כן, קפצנו קצת) . נולד בספרד, גורש משם ונדד.
ממש ממש בסוף תקופת פרשנות ימי הביניים. הוא כתב פירושים ארוכים ומעמיקים מאד. רוב פירושיו הם על דרך הפשט, אבל הוא מאד מרחיב על רעיונות רחבים בתנ"ך (כלומר, ההקשר הרחב של כמה חלקים, שיוצר מהלך יותר רחב) וגם מרחיב לפעמים על פילוסופיה. הוא מצטט הרבה פרשנים קודמים, ולרוב סותר את דבריהם. הפירוש שלו מתייחד בצורה מיוחדת: הוא מחלק את הספר למקטעים (באורך משתנה) ולפני כל מקטע שואל שאלות על המקטע ואז כותב פירושים לכמה פסוקים שבהם הוא עונה על כל השאלות. בהקשר הזה יש הבדל בין פירושיו על התורה - שבהם יש מספר משתנה של שאלות בכל מקטע, לבין פירושיו בנביאים – שבהם הוא שם תמיד שש שאלות לכל מקטע. 
בגלל אורכו, הנושאים הרחבים שבהם הוא עוסק והלשון הקשה שלו - פירוש אברבנאל קשה ללימוד, מצד שני הפירוש מאד מעשיר את הדעת, ומרחיב, מומלץ מאד ללמוד אותו כשאתם רוצים להבין לעומק נושא רחב (וכשיש לכם זמן). פחות מומלץ לנסות לברר איתו פירוש לפסוק ספציפי. 
יש בידינו פירושים של אברבנאל על התורה ונביאים ראשונים ואחרונים.

אחרונים ובני זמננו:
· מלבי"ם – מאיר ליבוש בן יחיאל מיכל וייזר:
1809 – 1879. התקס"ט – התר"מ. נולד באוקראינה ומשם נדד.
בדומה לאברבנאל גם המלבי"ם כתב פירוש פשט מעמיק ומרחיב, אבל יותר קצר מהאברבנאל. המלבי"ם התנגד לתנועת ההשכלה ולחקר המקרא שהתחילו בתקופתו, ופירושו נועד בין השאר להגיב להן. הוא מראה בפירושו שלכל מילה יש משמעות, הן לא נמצאות שם לקישוט (לדוגמא, הוא מראה שבתקבולות שני הצדדים של התקבולת לא בדיוק זהים והמעבר ביניהם מביע תהליך). בנוסף, המלבי"ם מראה עיגונים לשוניים לדרשות ההלכתיות של חז"ל על המקרא. ישנם הבדלים בין צורת פירושו בחלקים שונים:
בחלקים ההלכתיים של התורה המלבי"ם מראה כיצד יש עוגנים לשוניים יציבים לדרשות חז"ל. 
בחלקים הסיפוריים של התורה ובספרי נביאים ראשונים, רות, אסתר, דניאל, עזרא ונחמיה, הוא מחלק את המקרא למקטעים ולפני פירושו לכל מקטע רושם סדרה של שאלות עליהם הוא עונה בפירושו (כמו האברבנאל).
בספרי נביאים אחרונים, תהילים, משלי ואיוב, המלבי"ם כותב שני פירושים: 'ביאור המילות' – פירוש על מילים לא מובנות, ו'ביאור העניין' – פירוש שמסביר את המבנה של הכתוב ועונה על שאלות בתוכן.
לדעת המלבי"ם, בעקבות דברי חז"ל, שיר השירים הוא משל לקשר בין עם ישראל לה'. לכן הוא כתב על שיר השירים שני פירושים – אחד פירוש על דרך הפשט (המשל), ואחד פירוש שמסביר את המשמעות העמוקה בשיר השירים (הנמשל).
יש בידינו פירושים של המלבי"ם לכל התנ"ך.
· שטיינזלץ: 
הרב עדין אבן ישראל (שטיינזלץ) כתב ביאור קל ונח לכל התנ"ך. הפירוש שלו תמציתי ונצמד לפשט. לרוב הוא הולך בשיטת פרשן מסוים, אבל יש לו גם פירושים עצמאיים. הפירוש נמצא חינם באינטרנט, אבל שווה ללמוד מספר מודפס! שם יש הערות על מקורות הפירוש.

· דעת מקרא:
סדרה של ספרים המפרשים את כל התנ"ך, ממחברים שונים. הפירוש לרוב ארוך ומקיף מאד   - מסכם את רוב הדעות שהובאו בפרשנים. הרבה פעמים יובאו דעות שונות לפירוש הפסוקים. בקיצור שווה ללמוד אותו כשיש זמן. אני ממליץ בעיקר על הפירושים של עמוס חכם (חתן התנ"ך הראשון!)

עצות ללימוד פרשנות פשט:
1) דבר ראשון אל תיבהלו, ככל שלומדים יותר – מתרגלים ומתיימנים (מלשון מיומנות). 
2) נסו לשים לב לתיחום חלקים שונים בפירוש – מה הפרשן מפרש עכשיו? אולי הוא מביא שני פירושים על אותו נושא?
3) נסו לשים לב במה הפרשן משתמש – הוא משתמש בדקדוק לשוני? בהיגיון? אולי הוא מביא דברי חז"ל? 
4) אם לא ברור לכם מה הפרשן רוצה, או שהפירוש שלו נראה מובן מאליו, נסו לשאול -  על איזו שאלה הוא עונה? או – איזה פירוש הוא פוסל? הרבה פעמים השאלות האלה ממקדות ועוזרות להבנה (אבל לא תמיד).

ולסיום קחו ראשי תיבות שימושיים : ד"א = דבר אחר, מ"א = מדרש אגדה, ר"ל = רוצה לומר,  ז"ל (אם המשמעות המוכרת לא מסתדרת בהקשר.) = זה לשונו. וכמובן, קישור לאתר של דיקטה שמפענח ראשי תיבות רבניים.
[bookmark: _dsxekht7h2bo]
[bookmark: _z30jd2sypajg]מחקר – אסתר חנה וגשל
ביחידה דיברנו על ענפים שונים בחקר התנ"ך ותרומתם ללימוד שלנו.
1. ביקורת המקרא:
ביקורת המקרא היא קריאת התנ"ך בעיניים ביקורתיות, היא מתחלקת לשתי קומות:
· הביקורת הנמוכה (ביקורת הנוסח): התמקדות בשאלת נוסח המקרא תוך הכרה בכך שנוסח המסורה הנפוץ אינו היחיד (וגם לא המדויק ביותר), ומהשוואתו לכתבי יד ולתרגומים נוספים נוכל להגיע לנוסח המדויק של כל פסוק. בקוצה זו נעסוק בהשוואות פנים-מקראיות בין קטעים המופיעים יותר מפעם אחת בתנ"ך ובהשוואות חוץ-מקראיות לעדי נוסח כגון מגילות קומראן, כתר ארם צובא, תרגום השבעים והוולגטה.
· הביקורת הגבוהה (ביקורת ספרותית-היסטורית): חלוקה לשתי גישות:
· הגישה הדיאכרונית, המחלקת את התנ"ך לרבדים שונים שנכתבו בזמנים שונים ומנסה לתארך ולאפיין כל רובד (דוג' לטענה של גישה זו: שני הפרקים הראשונים בספר בראשית נכתבו בזמנים שונים ולכל אחד מהם תפיסה שונה לגבי הבריאה).
· הגישה הסינכרונית, הבוחנת את הטקסט כיחידה אחידה ומחפשת תבניות ומבנים ספרותיים מתוך הנחת יסוד שהתנ"ך כתוב באופן רציף ואחדותי.
2. גיאוגרפיה ריאליה וארכיאולוגיה:
· גיאוגרפיה: היכרות עם תוואי השטח יכולה לשפוך אור על ניהול קרבות או תנועת דמויות במרחב.
· ריאליה: הבנת צורת ההתנהלות היומיומית בתקופת התנ"ך מועילה מאוד להבנת מהלך הסיפור ופרטיו.
· ארכיאולוגיה: ממצאים ארכיאולוגיים הם כלי עזר חשוב להבנת המציאות המקראית, יש חשיבות לכתובות ולממצאים חומריים נוספים שיכולים לתת לנו ערך מוסף בהבנת המציאות והזהות (או הפער) בינה לבין מה שמתואר בתנ"ך. שימו לב: חשוב להתייחס בזהירות הנדרשת מול ספקולציות ארכיאולוגיות.

איפה מוצאים את כל הטוב הזה:
· מאמרים: 
· מאמרים אקדמיים אפשר למצוא בJstor ובgoogle scholar, שם תמצאו מאמרים ועבודות של חוקרים וכתבי עת אקדמים.
· מאמרים לא אקדמיים של רבנים וחוקרים דתיים אפשר למצוא באתר התנ"ך של מכללת הרצוג (יש שם גם את השיעורים מימי העיון בתנ"ך!). 
· מאמרים של חברי הארגון תמצאו בכפית (וע"ע ביחידה על כתיבת מאמרים לכפית!)
· ביקורות נוסח:
· ניתן למצוא תירגומים שונים ואת מגילות קומראן באתר 'על התורה' כאן
· ואת הסריקות של כתר ארם צובא מול הטקסט המתומלל כאן
· בתחילת כל כרך בסדרת 'דעת מקרא' של הוצאת מוסד הרב קוק תמצאו את עבודתו החשובה של הרב ברויאר בהשוואת עדי הנוסח.
· 'מקרא לישראל' של הוצאת מאגנס היא הוצאה מאד טובה שמביאה את כל חילופי הנוסח בכל פסוק. חיסרון משמעותי לגביה זה שעדיין עובדים עליה אז אין אותה על כל התנ"ך.
· גאוגרפיה:
· באינטרנט: יש את מפת אתר התנ"ך של הרצוג כאן, שבה אפשר גם לחפש לפי פרקים ומקומות ספציפיים וכדומה.
· ובספרים: אטלס כרטא למקרא, אטלס דעת מקרא, בסוף התנ"ך שלכם. 
· ריאליה וארכיאולוגיה: 
· באינטרנט: חיפוש בגוגל הוא מאד מומלץ, בין אם בתוצאות חיפוש של בינה מלאכותית למינה (בערבון מאד מוגבל) או ויקיפדיה. מדריכי צמחים מקראים למיניהם קיימים. 
· ובספרים: דעת מקרא נחשב פירוש מאד ריאלי (וגם שטיינזלץ יכול לעזור קצת לפעמים). ויש גם את האנציקלופדיה המקראית, היא אמנם די ישנה אבל היקף החומר בה עצום
[bookmark: _k0iwd0ills5m]
[bookmark: _kk2shosf74z]מדרש – רינת מינדליס[footnoteRef:9] [9:  דף המקורות לשיעור נמצא ממש כאן] 

מהו מדרש? 
המדרש הוא חיפוש! חיפוש אחר האמת (דרש=חיפש).
והוא גם שיטה פרשנית – שיטה מסודרת, עם הנחות יסוד ודרכים קבועות לגשת אל התנ"ך על מנת לחשוף בו רובד נוסף מלבד הפשט הפשוט. לדרכי הגישה של המדרש לתנ"ך קוראים 'מידות שהתורה נדרשת בהן' ויש מגוון רשימות שלהם ברחבי הספרות המדרשית. אחת מהנחות הייסוד המרכזיות של המדרש היא שכל התנ"ך מתכתב עם כל התנ"ך, כל מילה וכל פסוק זורק למילים ופסוקים דומים מכל רחבי התנ"ך, וכל הכיף יקרה כשנעמיד את הפסוקים זה מול זה וניתן להם לשוחח זה עם זה ולהשפיע זה על זה. לקסם הזה קוראים בשפה פלצנית 'אינטרטקסטואליות'.
המדרש הוא גם סוגה ספרותית עם מאפיינים ברורים, שכלל שתלמדו יותר ויותר ממנה תבינו איך היא עובדת.

מדרשי הלכה
רגע של היסטוריה: מדרשי ההלכה נכתבו בתקופת התנאים, וההבדל העיקרי בינם לבין המשנה הוא שהם מסודרים לפי סדר הפסוקים, בניגוד למשנה שמחולקת לנושאים (סדרים) כאשר כל נושא מחולקת לתתי נושאים (מסכתות). 
שתי מחלוקות שחשוב להכיר לגבי מדרש ההלכה:
· מדרש יוצר ומדרש מקיים – האם המדרש חושף ומקיים הלכות שגנוזות בתור הכתוב התנ"ך בשעת נתינתו בהר סיני או יוצר ומקיים הלכות בהתבסס על הדרכים שה' נתן לחכמי עם ישראל.
· בית מדרשו של ר' עקיבא ובית מדרשו של ר' ישמעאל – מדרשי ההלכה באים משני בתי מדרש שדורשים באמצעות מידות שונות ומשתמשים במונחים שונים, חשוב לבדוק מאיזה בית מדרש מגיע הקובץ שפתחתם ולבדוק באיזו שפה הוא משתמש, בקישור כאן תימצאו טבלאות מועילות בתחום.

מדרשי אגדה
רגע של היסטוריה: מדרשי האגדה נכתבו ולוקטו לאורך תקופה של יותר מ1000 שנה – החל מתקופת התנאיים ועד סוף תקופת הגאונים! והם מגיעים ממש מכל מקום בו חיו יהודים: ארץ ישראל, בבל, תימן, רחבי אירופה וכו'. והם שונים זה מזה ממש כמו ארצות מוצאם וזמני כתיבתם, לכן חשוב שכשאתם פותחים מדרש אגדה תבדקו ממתי הוא ואיפה הוא נכתב (ויקיפדיה היא מקום טוב לחפש).
שני סוגים של מדרשי אגדה:
1) מדרש אגדה פרשני – מדרשי האגדה מכילים בתוכם גם הרבה פרשנויות שמנסות להגיע לרובד הפשוט של התנ"ך ולחשוף את העובדות המוצקות שבבסיס הסיפור באמצעות המידות שהתורה נדרשת בה. 
לדוג': מדרש פרשני יתמקד במילה שהוא התקשה להבין ויביא פסוקים משאר התנך שיעזרו לו לפענח את משמעותה.
2) מדרש אגדה דרשני – מדרשים אלו מספרים לנו מהו רובד הדרש, מהו לב ליבו של הסיפור. הם יחפשו פערים וצרימות בתוך פשט הפסוקים ובאמצעותם יספרו לנו סיפור דרשני רחב ומלא יותר מזה שבפשט העובדתי. הכי קל בעולם להגיד בזלזול: "אבל זה לא כתוב לי בתנ"ך!"
אבל התגובה הנכונה למדרש כזה היא לחשוב מה בעצם הוא אומר ולמה הוא בחר לומר זאת דווקא על הפסוק הזה, ואיך כל זה בכל זאת נותן לי נקודת מבט חדשה על הפסוק.
לדוג': מדרש כזה ישווה בין שתי דמויות שהקשר ביניהן מקרי בהחלט על סמך ראיות לשוניות קלושות (והעבודה שמוטלת עלינו היא לנסות להבין למה דווקא הדמות הזאת והדמות הזאת ואיך הראיה הלשונית קשורה לכל האירוע).
שימו לב שמדרש שבמבט ראשון יראה דרשני יכול להתגלות כפרשני, אז אל תמהרו לטאטא מדרשים מתחת
לשטיח בטענה שהם לא פשט הפסוקים!
שני מושגים במדרש האגדה שחשוב להכיר:
1) הפתיחתא – היא השער דרכו הדרשן ירצה שניכנס לתוך הסיפור התנכי. לרוב פתיחתא תתחיל מפסוק לא קשור בככל מספר נידח בנביאים או בכתובים, ותוך כדי דרישת אותו פסוק נידח תתגלגל באלגנטיות לפרשה הרלוונטית אותה הדרשן ידרוש בהמשך. הרבה מדרשים נפתחים ברצף פתיחתות של דרשנים שונים, שימו לב שכל פתיחתא היא משקפיים שונות לגמרי דרכם יחשף סיפור אחר ומיוחד, וניסיון לקרוא את הסיפור דרך כל אחת מהפתיחתות יאיר אותו בשלל גוונים.
2) המשל – המדרש ישתמש הרבה פעמים במשלים כדי להסביר את התנ"ך (הנמשל). כאשר אתם נתקלים במשל תתחילו בלנתח את הסיפור שהמשל מספר במנותק מהנמשל (התנ"ך), לשאול עליו שאלות ולחפש בעיות. אח"כ תעמידו את רכיבי המשל מול רכיבי הנמשל ותחפשו חורים (לרוב המשל מפותח יותר מהנמשל ולכן החורים יהיו בנמשל). אחרי שיש לכם טבלת השוואה נסו להבין מה השוני המהותי ואילו פערים עולים מהתבוננות מדוקדקת, נסו לחשוב אילו מסקנות עולות מבחינת הסיפור התנכי לאור השאלות והבעיות בסיפור המשל והחורים בנמשל.

אז איך לגשת למדרש?
1) תבינו בערך עם מה זה מדרש! (מקווה שעזרתי ומוזמנים לחקור עוד:)).
2) תמצאו מדרשים! בספריא (ממש כאן) אפשר ללחוץ על כל פסוק ולחפש מדרשים עליו, וגם למצוא קבצי מדרשים ולקרוא אותו לפי הסדר (מומלץ מאוד). ואפשר גם סתם להיתקל בהם ברחבי הגמרא ולשמוח:).
3) תסווגו! מדרש הלכה או אגדה? פרשני או בכלל דרשני? בית מדרשו של רבי עקיבא? או שמא רבי ישמעאל? תנאי? אמוראי? מתקופת הגאונים? מבבל או מארץ ישראל? (וקיפדיה רבותי, וי-קי-פדיה).
4) תנתחו! כמו כל טקסט רק בהתאמה לפורמט – עיון/בקיאות, קריאה ספרותית, פרשני מדרש (יש בספריא, אישים די מגניבים ברוך ה').
5) תזרמו עם האירוע, שלב חשוב בהחלט
6) תחזרו לתנ"ך ותנסו להבין למה המדרש נמצא דווקא כאן ואיך זה קשור לפשט.

בהצלחה! ומוזמנים להתייעץ, לבקש עזרה או לשאול שאלות:) [רינת – 0542907097]



[bookmark: _c2vb836cq6yj]סוגי מהלכים בתנ"ך
[bookmark: _6x3wzslhksm1]השוואה – נגה פולק
מהי השוואה?
תארו לעצמכם שאתם מחזיקים שתי עדשות של משקפיים. בעדשה אחת אתם רואים את משה רבנו, עולה אל הר סיני ובעדשה השנייה, את אליהו הנביא, בורח מאחאב ומאיזבל אל הר חורב. אם תסתכלו בכל אחת בנפרד, תראו סיפורים על נביאים חשובים. אבל אם תניחו את העדשות זו על גבי זו תיווצר תמונה חדשה, תלת ממדית. זוהי ההשוואה.
השוואה זה כלי מגניב וחשוב בלימוד תנ"ך. ההשוואה היא לא סתם רשימה של דברים דומים ושונים, אלא כלי שנועד לעזור להגיע למסקנות חדשות.
הסוד הגדול של ההשוואה הוא המתח. אם הכל דומה מדי, זה משעמם. אם הכל שונה מדי, זה תלוש ולא מבוסס. הקסם קורה ב"כמעט". כששני סיפורים צועדים באותו נתיב ופתאום, אחד פונה ימינה והשני שמאלה, שם נמצאת המסקנה. לכן, כשאתם ניגשים להשוות, אל תשאלו רק "מה דומה?", תשאלו: "מה אפשר ללמוד מהדמיון או מהשוני?". ההשוואה היא לא המטרה, היא המפתח שפותח דלת להבנה עמוקה יותר של הטקסט, של הדמויות ושל הסיפור כולו. 

מתי משווים? 
כאשר יש כמה סיפורים, מזמורים או דמויות שיש ביניהם מספיק דמיון כדי להצדיק את הקשר, אך מספיק שוני בשביל לייצר עניין.

איך משווים?
· מחפשים נקודות אחיזה דומה: עלילה, מבנה, ביטויים לשוניים או דילמות. ככל שנקודת הדמיון נדירה יותר כמו מילה ייחודית שמופיעה רק פעמים בודדות בתנ"ך, כך ההשוואה חזקה ומשכנעת יותר.
· הצגת ההשוואה: חשוב להקל על הקהל. שימוש בטבלאות או תרשימים יעזרו לעקוב אחרי ההשוואה ולא לפספס את הפרטים החשובים.
· מסקנה: השוואה בלי מסקנה היא חסרת טעם. הקורא חייב להבין "מה זה אומר לנו" בסוף התהליך.
בהשוואה מתבקשת, למשל שני סיפורים דומים מאוד, המסקנה תעלה לרוב מהשוני בין הדברים. בהשוואה פחות מתבקשת, למשל בין צדיק לרשע, המסקנה תעלה לרוב מהדמיון בין הדברים. במיוחד כאשר ההשוואה היא לא מתבקשת חשוב להראות ולבסס אותה. חלק מהעברת השיעור הוא להוכיח שבכלל יש קשר בין המקורות. הרעיון הוא להסתכל על המתח שנוצר בין הדברים הדומים לדברים השונים, ולהגיע מזה לתובנה חדשה. אל תעצרו רק בלהראות את המקורות, אלא תשתמשו בהם כדי להסביר מה אתם מבינים מהם.
השוואה טובה לא שואלת רק מה כתוב בטקסטים, אלא מה נוצר ביניהם כשמציבים אותם זה מול זה.
[bookmark: _wmwizp27a6ui]
[bookmark: _mp0bytko05ho]שיעור סקירה – יערה זמירי
מהו שיעור סקירה?
שיעור סקירה הוא שיעור בו לומדים נושא בצורה רוחבית, על ידי הבאת מספר גדול של מקורות הקשורים לנושא ומתייחסים אליו מכיוונים שונים, וסקירה[footnoteRef:10] שלהם במטרה להכיר טוב יותר את הנושא (ואם השיעור באמת טוב גם להגיע בסוף למסקנה). [10:  * התנשפויות של שוק, הלם ותדהמה נשמעו באולם *] 

יש לנח''תיסטים נטייה להתייחס לשיעור סקירה כסוג הבסיסי ביותר של שיעור, ועל כן כנחות ומשעמם. הטענה הראשונה מוצדקת - סקירה היא צורתו הבסיסית של שיעור, לא רק כי זה מהלך ''פחות מתוחכם'', אלא כי בבסיסו של שיעור מכל סוג (השוואה, חידוש וכו') תהיה סקירה, וזה סוג המהלך היחיד שיכול להיות שיעור שלם על טהרתו, בלי לערבב אף סוג אחר. האם זה הופך שיעור סקירה לפחות טובים? ממש לא! גם אם הוא הכי פשאטני בעולם, כל עוד תבחרו נושא מוצלח, תבנו מהלך טוב ומעניין ובסוף השיעור השומעים יצאו עם משהו חדש, השיעור יכול להיות מעולה, מה שמביא אותנו לנקודה הבאה - 

בחירת הנושא
שיעור סקירה יכול להיות ממש על כל דבר - דמות, מקום, חפץ, בעל חיים, צמח, התרחשות חוזרת (לדוגמא ניפוץ מזבח), סיפור/אירוע ספציפי (לדוגמא מסע סנחריב), נושא כללי (לדוגמא כלי נשק) או אפילו ספר.
הקריטריון הכי חשוב בבחירת הנושא הוא היקף החומר - אם תבחרו נושא נורא רחב, נגיד עבודה זרה, יהיה לכם המון המון חומר שלא תצליחו לצמצם לשיעור אחד, ואם תבחרו נושא צר מדי, נגיד חייו ופועלו של תולע בן פואה, לא יהיה לכם מספיק חומר כדי לבנות שיעור שלם.
דבר נוסף שכדאי לשים לב אליו הוא כמה הנושא מוכר. כפי שציינתי מוקדם יותר, שיעורי סקירה הם יחסית פשטניים ולרוב לא מחדשים הרבה[footnoteRef:11], לכן אם תסקרו נושא מאוד מוכר - לדוגמא יציאת מצרים, או פרקי אלישע - הקהל כבר מכיר ויודע המון על הנושא, והשיעור לא מאוד יעניין אותו. דרך להתמודד עם הבעיה הזו היא לסקור מכיוון פחות מוכר - אם נחזור לדוגמא של יציאת מצרים, לסקור אותה מכיוון ריאלי, במחקר ובארכיאולוגיה, יכול להיות מרתק גם לאנשים שמכירים את הסיפור מהגן.  [11:  הגיוני לחלוטין בהתחשב בכך שהם שיעורי סקירה ולא חידוש] 

אחרי שבחרנו נושא, מגיע השלב הבא -

איסוף החומרים
בשלב זה נאסוף כמה שיותר מקורות הנוגעים בנושא. התחילו ממקורות תנ"כיים, אחרי כן, אם תרצו להרחיב או להעמיק על נקודות מסוימות, אפשר לפנות לפרשנים, מדרשים, גמרא, ריאליה וכו'. בשלב הזה מומלץ להשתמש בקונקורדנציה[footnoteRef:12], ועדת הדרכה, גוגל, תרשימי הופעות[footnoteRef:13], ועדת הדרכה, ויקיפדיה, וכבר הזכרתי את ועדת הדרכה?  [12:  כלי לחיפוש מילים/שורשים בתנ"ך, מומלצות במיוחד אלו של דיקטה ועל התנ"ך]  [13:  לספריא ולעל התורה יש מוצלחים ביותר] 

עכשיו, כשיש לנו כמות נאה של חומר מרוכזת במקום אחד, נתחיל לסנן ולצמצם אותו. שאלות שיכולות להנחות אתכם בתהליך הסינון הן - האם המקור הזה באמת קשור לשיעור שלי? האם הוא רלוונטי אליו? האם המקור תורם למהלך? אולי הוא סותר אותו[footnoteRef:14]? האם יש לי מקור אחר שזהה במהותו למקור הזה, ואין צורך בשניהם? [14:  שימו לב שאפשר לכלול בשיעור מקור שסותר את הרעיון שאתם מנסים להציג, כל עוד אתם יודעים להתמודד איתו ולהסביר למה הדעה שלכם היא הנכונה. גם אם אתם בוחרים להתעלם מהמקור, כדאי לדעת להתמודד איתו במקרה שבמהלך העברת השיעור מישהו מהקהל יעלה אותו.
] 

ןהשלב הבא והאחרון –

בניית המהלך
ישנן שלוש דרכים להגיע לשלב הזה - 
1) לבוא עם טענה, ולבנות מהלך שיוכיח אותה מתוך המקורות שאספתם בשלב הקודם.
2) לבוא עם שאלה, לחפש את התשובה אליה בחומר שאספתם ולבנות מהלך שיענה עליה.
3) לבוא עם נושא שמעניין אתכם, ותוך כדי לימוד שלו למצוא טענה או שאלה, ולבנות מהלך בהתאם.
שימו לב שגם אם הגעתם עם טענה או רעיון מראש, יכול להיות שתוך כדי לימוד המקורות או בניית המהלך הדעה שלכם תשתנה, או שתרגישו שאתם רוצים יותר להתמקד בזווית אחרת של הנושא. חשוב מאוד להיות גמישים ולא מקובעים, זה בסדר גמור (ואף מומלץ) לשנות את הכיוון אליו השיעור הולך תוך כדי תנועה, סביר להניח שתאהבו את התוצאה הרבה יותר מאת התכנון המקורי שלכם.

סוגי מהלכים:
המהלך עצמו יכול להיות מסודר במגוון צורות, רצף כרונולוגי - לפי סדר ההתרחשויות, לפי תתי נושאים בתוך הכותרת הכוללת של השיעור, בשלבים הבנויים זה על זה, או לפי כיוונים שונים מהם אפשר לגשת לנושא.
כדי לעזור להבין את הרעיון, מצורף תרשים :)

[image: ]

כאן המקום להזכיר סוג נוסף של מהלך, מעין תת סוג של סקירה: ניתוח. בשיעור ניתוח לוקחים מקור ומנתחים[footnoteRef:15] אותו בעזרת מקורות אחרים הקשורים לנושא. [15:  ע''ע הערת שוליים 11] 


והחלק האחרון באמת והחשוב ביותר בכל שיעור, ובשיעור סקירה במיוחד, הוא המסקנה, או ליתר דיוק סגירת השיעור. המסקנה לא חייבת להיות ברורה ומוצקה, ממש אפשר לסיים בשאלה, כשמטרת השיעור היא בעצם לפתוח כיוון מחשבה שונה או זווית הסתכלות חדשה על הנושא. אם אתם בוחרים לסיים בשאלה אתם יכולים להקדיש זמן בסוף השיעור לדיון, במהלכו הקהל יציעו רעיונות לתשובה, ומי יודע, אולי תמצאו אחד שתאהבו ותוכלו לפתח למסקנה סופית לשיעור, או שאתם יכולים להגיד שאם למישהו יש רעיון שיכתוב עליו שיעור או מאמר תשובה.
לא משנה איך אם מסיימים את השיעור, מה שחשוב זה שיהיה בו משהו חדש, שהקהל יצא מהשיעור עם משהו שלא היה להם קודם, אם זו מסקנה, נקודת מבט חדשה, או אפילו הבנה טובה יותר של הנושא (רלוונטי במיוחד בסקירת סיפור או ספר), ממש כפי שנאמר בסעיף על בחירת הנושא.
בהצלחה :)
[bookmark: _1eddvlgb8wyy]
[bookmark: _z68lfyfrrjbt]חידוש - יונתן גנץ
מהו חידוש?
חידוש הוא הסקת מסקנות מהטקסט על סמך דברים שכתובים (או שלא כתובים) בו.
הוא צריך להיות הגיוני מבחינת הפסוקים ולהסתדר עם התחביר והרצף הסיפורי.

איך מחדשים?
מתחילים בלשאול שאלות (ועיינו בחלק הרלוונטי בשיעור של משה על עיון) - קוראים את הפסוקים, ושואלים על הכל: איך א' מסתדר עם ב', למה זה קרה, איך זה קרה, איפה הוא היה עד עכשיו, למה הוא כאן ועוד ועוד. שאלות ופערים בטקסט הם המפתח לחידוש.

בגדול, יש שני סוגי חידושים: 
1) חידוש נקודתי, שעונה על שאלה, ובכן, נקודתית.
2) חידוש מערכתי, שמחדש משהו לגבי מערכת של כמה דברים. זה יכול להיות על מילה, על אדם, על נושא, זה לא משנה.

חידוש יכול להתבסס על מגוון מקורות:
1. פרשנים:
אם יש פירוש שמוצא חן בעיניכם והוא מתאים, אין סיבה לפסול אותו בגלל שזה פירוש. אם הוא הגיוני, גם אם הוא מוסיף קצת פרטים - אפשר להסתמך עליו.
(אם אתם לא בטוחים איך לעשות את זה, עיינו ביחידה של איתם על השימוש בפרשנים)
2. מחקר:
מחקר זו לא מילה פסולה - יש המון מחקרים יפים, ויש גם כאלה שלא כופרים. זאת אחלה אפשרות במקרה של שאלה גיאוגרפית, למשל, כי המחקר מתעסק בזה המון. כמובן שההגבלה לגיאוגרפיה לא מחייבת, ולהרחבה עיינו ביחידה של אסתר־חנה על מחקר.
3. אינטרטקסטואליות:
וואו, איזו מילה מפוצצת.
אינטרטקסטואליות (או בעברית מפונפנת לא פחות, פרשנות פנים-מקראית) היא שיטת פרשנות על סמך חלקים אחרים מהטקסט. לדוגמה, לפרש מזמור תהלים על סמך נבואות של ירמיהו ויחזקאל.
זו שיטה קשה מעט, היות והיא דורשת המון בקיאות (ויש יחידה גם על זה). אפשר לחפש מקורות חיצוניים (שיעורים, מאמרים וכו') שעושים את זה, ולהסתמך עליהם.
4. לחשוב:
כן כן, אפשר לחשוב.
עם עצמכם במשך שבוע, עם אנשים אחרים למשך שעה בשבוע, או פחות זמן, או יותר זמן, אבל אפשר לחשוב.
אם להכניס קצת דרש, לכל אחד יש את האות שלו בתנ''ך, ולכל אחד יכול להיות משהו לחדש.
שבו, קחו לעצמכם פרק זמן מסוים, עם חברותא, בלי חברותא, ואם לצטט (בערך) את שרלוק, תפעילו את התאים האפורים במוח.
זה לא מבטיח תוצאות, אבל אם יש תוצאות (וסביר שיהיו), אתם יותר תאהבו אותו כי הן שלכם.

אז איך בונים מזה שיעור?
אם יש לכם חידוש מערכתי, סביר שהוא יכול למלא שיעור בפני עצמו - תביאו את המקורות הרלוונטיים, תציפו את השאלות ותתנו את הפצצה - החידוש. כמובן, אפשר גם לתת את הפצצה בתחילת השיעור, ולתת לקהל לראות את כל המקורות נופלים יפה לתוך ההבנה החדשה.
אם יש לכם חידוש נקודתי, יש כמה אופציות:
1) למצוא כמה חידושים נקודתיים על אותו נושא, ולהעביר שיעור על הנושא.
2) למצוא כמה חידושים מכמה כיוונים שונים על אותה שאלה, ולהעביר את זה בתור שאלה ותשובות.
3) לגלות שבעצם יש לכם חידוש מערכתי. אם החידוש שלכם עונה על עוד שאלות בנושא בצורה טובה, או שהוא לא עונה על שאלות אבל הוא כן יוצר הבנה חדשה בכל הנושא, בעצם יש לכם חידוש מערכתי. חשוב לציין שאין סיבה לטרוח ולהפוך את החידוש שלכם למערכתי בכוח - אם הוא לא מערכתי, הוא לא מערכתי.

בהצלחה, ומוזמנים לפנות אליי, גם אם אתם קוראים את זה בעוד עשור מהיום (לפרוטוקול - כ''ז טבת תשפ''ו, 16.1.2026) {רק תגידו קודם שאתם נח''תיסטים, אחרת זה יהיה מוזר}
יונתן גנץ - 055-553-0056
[bookmark: _c8evyqofk76h]

[bookmark: _vio00xlr0r7h]הכנת התוכן
[bookmark: _4loykpiiceni]איך בונים שיעור? – אסתר שליסל
למה להעביר שיעור? 
יש לכם רעיון מ-ע-ו-ל-ה? אתם סתם רוצים לנסות כי זה נראה כיף? אתם בכלל לא רוצים וסתם הכריחו אתכם לבוא? המזכ"מים נראים לכם ממש חמודים ואתם רוצים לעזור להם? 
אבל למה שבאמת תרצו לעשות את זה? כי להעביר שיעור זאת אחת הדרכים הכי טובות ללמוד תנ"ך (או כל נושא, בתכל'ס) (אולי זאת סתם קונספירציה שלי, אבל תמיד נראה שסביבות הבגרות בתנ"ך יש מלא שיעורים על החומר) - בעיקר שכמדובר על נושא שמעניין אתכם ואתם אוהבים. 
למה נועד שיעור באופן ספציפי? להעברת מסר ברור, שאנחנו רוצים להעביר לקהל (בניגוד לדיון בו אין בהכרח מסר ברור, או מאמר בו המסר לא נאמר ישירות מאיתנו לקהל)
שלבים לבניית שיעור: 
1) נושא - מה הרעיון הכללי עליו אנחנו בונים את השיעור? 
2) מהלך - מה המסר שאנחנו מנסים להעביר? 
3) איסוף מקורות - מהם אנחנו בונים את השיעור 
4) סידור ועבודה על השיעור - שיהפוך להיות דבר שאפשר ממש להעביר 

בחירת נושא: 
שימו לב! הנושא עלול להשתנות כמה וכמה פעמים במהלך כתיבת השיעור, וזה ממש בסדר. אז איך בכלל ניגשים לדבר הזה? 
· תמצאו נושא שאתם אוהבים בתנ"ך (אני לדוגמא ממש אוהבת את הדמות של שאול המלך, וכתבתי עליו כמה וכמה שיעורים ודיון, הנושא יכול להיות כל דמות או קונספט)
· תמצאו נושא שאתם אוהבים, גם מחוץ לתנ"ך! (לדוגמא, בישול - הלחם ביחזקאל/נזיד העדשים של יעקב, עוגת הרצפים של אליהו. ציור - הצבעים המוזכרים בתנ"ך. אני אוהבת חיות קסומות אז עשיתי על תנינים ולוויתנים)
· להתייעץ עם חברים (שיטה בדוקה ומנוסה) או עם ✨וועדת הדרכה
· אם אין לכם כוח לחברים שלכם ואתם מפחדים שוועדת הדרכה ינשכו אתכם - תפתחו תנ"ך. זה נשמע מובן מאליו, וגם קצת מסובך פשוט למצוא ככה רעיון, אבל השיעורים הכי מגניבים מגיעים מתוך שאלות שיכולות לעלות לכם בקריאה, או אפילו בכיתה (השיעור שלי על תנינים ולוויתנים עלה כי ראיתי שהפועל "ויברא" נכתב במקור רק על האדם והתנינים הגדולים בשיעורי בית של חברה שלי), אתם יכולים גם לקחת נושא שאתם יודעים שאתם לא מכירים מספיק ולהחליט שעכשיו אתם קוראים בו עד שתיתקלו בשאלה שעולה לכם לגביו, וזאת גם דרך מעולה ללמוד על נושאים שאתם לא מאוד מכירים. 
· קצת על אותו עיקרון - מוזמנים לחפש שיעורים בגוגל ולקחת משהו מתוכם 
אם כבר יש לכם רעיון מ-ע-ו-ל-ה אז זה אולי טיפה פחות רלוונטי לכם כל זה, אבל מה שעדיין חשוב זה לוודא שהנושא שבחרתם הוא באורך סביר. כלומר, לעשות שיעור על הקונספט הכללי של רצח בתנ"ך זה קצת… גדול, אבל להתמקד רק ברצח אמון מלך יהודה, לדוגמא - עלול להיות קצר מדי. 
בפועל – גם אם הנושא קצת קצר או ארוך מדי, אפשר לשחק עם האורך שלו בהתאם לכמות המקורות (להוסיף השוואות למקורות אחרים אם הנושא קטן מדי, או לבחור מקרים ספציפיים אם הנושא גדול מדי). 

מציאת מהלך: 
(אחד השלבים שעלולים להיות הכי קשים)
חשוב בשביל שהשיעור יהיה מעניין, שתהיה לו פואנטה מעניינת כלשהי. 
אפשרי לכתוב פשוט שיעור סקירה על נושא כלשהו כדי לחדד את ההבנה בו, אבל לרוב נעדיף לכתוב שיעור עם קצת יותר בשר. יש כמה סוגים של שיעורים עם סוגים שונים של מהלכים - 
· אפשר לכתוב שיעור עם מהלך פשוט מא' עד ת', כמו חידוש כלשהו (לדוגמא, המהלך יכול להיות ההוכחה שפרעה מלך מצרים הוא בעצם תנין); 
· או שיעור השוואה (לדוגמא, השוואה בין יונה לאליהו) (גם בשיעור השוואה מומלץ שתהיה סיבה כלשהי לעשות את ההשוואה, שיהיה מסר); 
· שיעור של חלוקת נושא לנקודות שונות (לדוגמא, קטגוריות אליהן נופלים נביאי שקר + דרכים לזהות אותם);
· ניתוח הנושא מפרשנויות וזוויות שונות וכו' וכו' 
אם אתם מתקשים לחשוב על מהלך, אתם יכולים להשתמש בשלבים של איסוף המקורות גם בשביל למצוא אחד. 

איסוף מקורות: 
בניית השיעור עצמו! 
אילו סוגי מקורות יש? 
· מקורות תנ"כיים, כמובן - את אלה בד"כ תרצו לתת לקהל להקריא 
· פרשנים לתנ"ך או ספרים של פרשנים (כמו גם מדרש ומחקר)
· שיעורים של רבנים - גם קצת על תקן פרשנות 
· מקורות חיצוניים, דברים שלא קשורים לתנ"ך בהכרח, וכדאי להוסיף כאלה, כי זה סופר מגניב להוציא באמצע השיעור תמונה של מטבע זיכרון רומאי או מצבה מואבית מתורגמת! 

איך מוצאים מקורות? 
1) כמובן, מה שאתם מכירים – אם אתם רוצים להשוות את קריעת ים סוף לחציית הירדן לדוגמא, תתחילו מלכתוב את הדברים הראשונים שעולים לכם בראש: (הים נחצה כאן ונחצה גם כאן) 
2) קונקורדנציה - זה עלול להיות טיפה מפחיד לפעמים, מאוד תלוי נושא. אבל יכול להביא לכם מקורות חמודים שלא חשבתם עליהם. 
3) להשתמש בAI. אני אישית שונאת לרוב השימושים, אבל בעיקר אם אתם רוצים לכתוב מהר או שיש לנושא שלכם המון מקורות, הוא ממש יכול לעזור לכם להתמקד. מה שכן, ממליצה להשתמש במודל שנועד לאיסוף מידע (כמו claude או preplexity) ולא במודלים כמו chatGPT שטובים יותר ב, נניח, לכתוב לכם מאמר דעה לעבודה בספרות. 
4) גם כאן - להתייעץ עם חברים (או ✨וועדת הדרכה), לאנשים שהם לא אתם יש רעיונות שלכם אולי לא יהיו, ובכללי יכולים להיות להם רעיונות מגניבים.  
5) שיעורים מהאינטרנט - אחת הדרכים האהובות עליי באופן אישי, מועיל מאוד גם עם מציאה של מהלך אם אתם מתקשים בזה וגם בכללי עם מציאה של מקורות מעניינים או נקודות מבט שונות על מקורות קיימים. ממליצה במיוחד על אתר התנ"ך של מכללת הרצוג (אלה שעושים את ימי העיון) - יש להם שיעורים ממש יפים, וגם מפות ותרשימים, ובכללי האתר ממש נוח לניווט על פי נושא וכזה. 
6) באופן כללי לחפש באינטרנט, יש שם המון מידע, באופן מפתיע. 

סידור השיעור: 
זה כבר די קל! 
בשלב הזה, במידה והשיעור עדיין קצר מדי או אם אין לכם תשובה סופית למהלך - הייתי ממליצה לחשוב על להמיר את השיעור לדיון או מאמר (ובשביל זה כדאי לכם לבדוק את היחידות של טוביה ונעמי!) אבל בהנחה ויש לכם מקורות - אחרי שכתבתם לעצמכם בדף או בקובץ דוקס את כולם, הגיע הזמן לסדר את השיעור עצמו. תנסו לדמיין את השיעור והמהלך ולסדר את המקורות לפיו. (נניח ואתם רוצים לכתוב על השוואת כתבי שלמה המלך כדי להראות את ציר הזמן של חייו, תסדרו לכם את השיעור לפי סדר החיים של שלמה) הכי כיף זה לנסות לגרום למקור אחד להביא למקור הבא:)
חשוב שבשלב הזה תהיה לשיעור שלכם מטרה ברורה שאתם יכולים לומר במשפט! תמחקו מקורות שלא מרגישים לכם רלוונטיים מספיק, או פשוט שוליים בהשוואה לאחרים במידה ויש לכם פשוט יותר מדי מקורות. 
שימו לב שבד"כ בהתחלה אנשים חושבים שהשיעור שלהם ארוך מדי ושיש יותר מדי מקורות, ואז כשהם מעבירים אותו בפועל... מתברר שהוא יצא קצר מדי. ככה שבמידה ואתם מרגישים שיש לכם יותר מדי מקורות, יהיה עדיף לשים חלק מהם בסוגריים או עם ההערה של "רק אם יש זמן".
תעברו על מערך השיעור כמה פעמים, תוודאו שהוא ברור והולך באופן חלק, ותשנו בהתאם לצורך, כדאי גם לכתוב סיכום לשיעור שיוכל לעזור לכם להבין את הסדר שלו. ממש מומלץ גם להעביר את השיעור לחבר קודם כל, שיוכל לומר לכם אם נקודות מסויימות צריכות שיפור:) זה גם ממש עוזר לדעת אם האורך של השיעור מתאים. 
בכל שלב - מוזמנים ממש להתייעץ! עם חברים! איתי! עם ✨וועדת הדרכה! אתם באמת לא צריכים לעשות את זה לבד, השיעורים שלי מפוצצים בקרדיטים לאנשים שעזרו לי, ובסה"כ בהסתכלות אחורה לכתוב שיעור אמור להיראות לכם כדבר כיף שאתם נהנים ומחכימים ממנו! [וזו ההזדמנות לתת קרדיט לאליה עמר ומשה מייזלס שהסיכומים שלהם לנושא עזרו לי מאוד לדייק את השיעור:)]
[bookmark: _7aslvunbtz8]
[bookmark: _lqyihaqc1auq]איך לכתוב דיון? – נעמי אייזנברג
למה אנחנו אוהבים דיונים בעצם? מה המטרה שלהם? 
· דיונים גורמים ללימוד אקטיבי, הלימוד נכנס יותר לראש.
· דיון מאפשר גם לאנשים שפחות משתתפים בשיעורים להשתתף וללמוד.
· בדיון לא צריכה להיות מסקנה הסופית, המטרה היא להתווכח.
· אם קשה לכם לעמוד הרבה זמן לפני קהל, דיון הוא הפתרון :) 
· בדיון יכול להיות אופי יותר סתירתי – אתם לא צריכים להסכים רק עם דעה מסוימת אלא יכולים להמשיך לריב עם עצמכם, זאת המטרה בעצם.

מהלך כתיבת הדיון:
· מציאת נושא/ שאלה עם בשר ועניין כדי שיהיה אפשר לריב עליה :)
· מציאת תתי נושאים – מקורות שקשורים לנושא המרכזי ומעלים עוד שאלות שקשורות לשאלה המרכזית, תתי המקורות יכולים להיות מהתנך מפרקים שמתכתבים עם הנושא והשאלה המרכזית (מומלץ ביותר) מפרשנים (שמעלים שאלות או סתם אומרים דברים) מהגמרא (כאן עדיף לפרש כי חלקנו לא ביינישים) ואפילו ממקורות חילוניים (לא עלינו) כמו שירה או ספרות.
· כתיבת שאלות מנחות, שאלות הבנה (כמו מה קרה, איך קרה, מציאת מילה מנחה..), שאלות ניתוח (מה המסר? מה המטרה? למה? האם?), לשים לב שהשאלות לא מכוונות להגעה למסקנה מסוימת, המטרה היא הגעה למסקנות עצמאיות. 
· כתיבת דף מקורות, מקור ואז שאלות, בצורה ברורה ובהירה, כדי שיהיה נוח להבין וללמוד.
· קביעת מועד העברה אצל המזכ"ם הקרוב לביתכם!

העברת דיון:
· פתיחה, הצגת הנושא, חלוקה לקבוצות וחלוקת דפי מקורות (חלוקה לקבוצות צריכה להיות אסטרטגית, ניתן ואף מומלץ להיעזר במזכ"ם).
· למידה בקבוצות – מעבר בין הקבוצות, שאילת שאלות מנחות בלייב, לבדוק שכולם אוחזים ומבינים. אפשר לחלק את הדיון לכמה קבוצות לימוד שונות (במקורות או בתתי הנושאים).
· סיכום- כולם חוזרים לשבת נורמלי, שקט (באידיאל), סיכום המהלך הכללי (מה הייתה הפתיחה, מה היו המקורות, מה היו השאלות), הזמנת נציג מכל קבוצה להציג את המסקנות של הקבוצה שלו (או אם כל קבוצה למדה אחרת- גם את מה שהם למדו) ואז סיכום כללי של כל המסקנות. (כמובן שאם לך יש מסקנה או תשובה מועדפת, מוזמן להציג אותה).

סוגי דיונים:
· דיון על שאלה פילוסופית משהו שיש על מה להתווכח בה. 
· דיון על נושא מסוים (גם פה חשוב שתהיה שאלה מרכזית כדי שהדיון לא יזלוג סתם למקומות לא קשורים) שרוצים להעשיר את הנחתיסטים הבורים בו.

שילוב של דיונים וכאלה:
ספיד חברותות! ואפשר לשלב בשיעור רגיל כמה דקות של למידה עצמאית ואז להחזיר את כולם עם מסקנות מעניינות ועניין מוגבר בשיעור.

[bookmark: _ol2vrf73itnq]איך לכתוב מאמר – טוביה ארביב
ההבדלים העיקריים בין העברת שיעור לכתיבת מאמר:
· ניבוי – אי אפשר לדעת מי קורא את מה שאתם כותבים, ומה הוא ישאל ויחשוב. לכן צריך להיות ברורים כמה שאפשר, לתת רקע והסבר לכל מקור, דוגמאות איפה שצריך, ולשמור על רצף מחשבה בהיר.
· חזרה – כשאתם קוראים מאמר, הפסקה הקודמת נשארת כתובה גם אם סיימתם אותה. זה אומר שכל כפילות, כל חזרה, מיותרת. זה גם אומר, שאם שני חלקים במאמר סותרים אחד את השני, אנשים יכולים לשים לב לזה.

מציאת רעיון:
רעיון יכול להיות כל דבר! למדתם איך ללמוד בבקיאות, בעיון, למדתם איך לבנות מהלכים - יישמו את זה על:
· הלימוד הקבוע שלכם
· פרשנויות ששמעתם
· הנושא של המערך/שבת/פעילות
· פתיחה אקראית של התנ"ך
או לחפש ולהתבסס על:
· טענות שאתם ממש לא מסכימים איתן
· רעיון שעלה לכם פתאום
· רעיונות מופרכים לחלוטין
· רשימה שבניתם כל חייכם של רעיונות למאמרים לשעת הצורך
· שיעורים ישנים שלכם
· בקשות מנחתיסטים
אם תבחרו רעיון שאתם אוהבים, או תאהבו את הרעיון שאתם בוחרים - המאמר שלכם יהפוך מטוב למושלם.

עצות למוטיבציה לכתוב מאמר:
· פשוט להתחיל לכתוב. להכריח את עצמכם לעשות את זה
· לבקש ממישהו שאתם אוהבים ו/או יודע לנג'ס להזכיר לכם
· לקבוע דדליין
· לכתוב באמצע הלילה כשאתם בהייפ מחוסר שינה
· להתחיל לכתוב מהאמצע
· לשמור שוקולד שתאכלו רק אחרי

חלקי המאמר: 
מאמר קלאסי אפשר לחלק לשלושה חלקים - פתיחה, סגירה, וביניהם גוף.
· פתיחה: הפתיחה נועדה למשוך אנשים לקרוא את המאמר. אפשר להשיג את זה עם סיפור טוב וממנו להמשיך, או עם אמירה פרובוקטיבית. כאן גם המקום לציין הנחות יסוד שאתם יוצאים מהן במאמר ולא עומדים לדון בהן.
· סגירה: כיוון שהמאמר לא נעלם לשום מקום ואפשר לקרוא אותו שוב, אין טעם לחזור על הטענה שוב בסגירה. הסגירה היא המקום לסיכום הדברים ולא לחזרה. דבר טוב אחר שאתם יכולים להוסיף לסגירה שלכם הוא שאלת המשך. לזרוק איזהשהו רעיון לא מפותח ולשלוח את הקוראים לחשוב עליו.
· גוף: גוף הוא המקום לכל הטענה, כולל מקורות וטענות והסברים והפרכות והשלכות והרחבות. התבנית שבה הוא בנוי תלויה במהלך שלכם ובמה שמתאים לו. זה יתחיל במקור ואז הסבר לו, או טענה ואז הפרכה שלה, או שאלות ואז תשובות להן, או ממצא ארכאולוגי וההשלכות שלו, סט מקורות ושאלה גדולה חסרת תשובה שעולה מהן, או שלל תבניות אחרות.

דברים שאתם צריכים לזכור:
· להסביר כל מקור - גם את הרקע לו, גם אותו עצמו וגם את ההשלכות שלו על הטענה.
· לכתוב ברור - כמו שאמרנו, אתם לא יודעים מה הרמה ומצב השינה של הקוראים. לכן אתם צריכים שהקשר בין דברים יהיה ברור. הרחבות למתקדמים אפשר לשים בהערות השוליים.
· אתר הכפית תומך גם בתמונות ומפות וסרטונים וטבלאות ורשימות ומלא עזרים חזותיים שיכולים להקל מאוד את ההבנה. תשתמשו בהם.
· האורך של המאמר נתון לשיקולכם ולסיבוכיות הטענה, אבל תשתדלו לשמור על קצב טוב ואחיד של זרימת המחשבה בו שכולם יוכלו לעקוב אחריו.
· המאמר שלכם מיועד לקריאת נחתיסטים. הוא לא חייב להיות כתוב בשפה אקדמית ובלשון גבוהה (אם כי הוא יכול לחלוטין). אתם יכולים לפנות לקורא במשך המאמר, כמובן. וגם לשאול שאלות ישירות? ודאי. כל עוד זה מובן - מוזמנים.
· אפשר גם לכתוב בכל מיני רמות של רצינות. רק שימו לב שפיסות ההומור לא מפריעות לזרימת המאמר. אם כן - להערות השוליים.

מוזמנים לפנות לכל שאלה או התייעצות על מאמרים או על תנ"ך או בכללי - 0552422932, טוביה ארביב
[bookmark: _51uq3hev83hw]

[bookmark: _o0x9hjajld7d]מהלך השיעור
[bookmark: _s5t0psvdbuvz]איך לעמוד מול קהל
הקדמה קצרצרה:
הסיכום, כמו היחידה עליה הוא מבוסס, מחולק לשלושה חלקים:
1) מתודיקה - מהן מתודות ואיך להשתמש בהן
2) רטוריקה - עמידה נכונה מול קהל
3) טיפים נוספים - איך להגיע מוכנים יותר לשיעור ואיך להתמודד עם בעיות שעלולות לצוץ במהלך ההעברה
את חלק מהדברים קצת קשה להבין ממסמך כתוב, בלי לשמוע או לראות אותם, למרבה המזל אנחנו אנשים ממש קיימים וזמינים, ונשמח לעזור ולענות על שאלות אם משהו לא ברור[footnoteRef:16] :) [16:  יערה - 0544014404, יאיר - 0584934029⁩] 

מקווים שהסיכום יהיה מועיל ושתהנו מהקריאה (ומהעברת השיעור שלכם!) לפחות כמו שאנחנו נהננו ליצור אותו✨ 

חלק ראשון: מתודיקה
נתחיל בלהבין - מה זו בכלל מתודה?
מילולית, מתודה=שיטה, ספציפית במקרה של שיעור, שיטה להעברת מסר, ו/או לשמירה על קשב הקהל.

קשב הקהל:
כדי שהקהל בשיעור ישאר מרוכז בכם והקשב שלו לא ינדוד למחוזות רחוקים, כדאי לערב אותו בצורה אקטיבית בשיעור, או לפעול בצורה שתתפוס את תשומת הלב שלו.
· שימוש בקהל – תנו לאנשים לקרוא מקורות, בקשו ממישהו לעזור בהמחשה, להסביר מקור או להציע רעיונות להבנת נקודה או פתרון שאלה שעולה בשיעור.
· דיון – נותן את הבמה לקהל, ומאפשר לכל אחד להביע את דעתו. אוטומטית הקהל ירצה להשתתף, מה שיתפוס את הקשב שלהם ובחזרה לסיבה שלשמה התכנסנו. בנוסף, כשהוא יכול להביע את דעתו , הקהל יהיה מושקע יותר בשיעור וירצה להמשיך להקשיב כדי לראות איך אתם עונים על השאלות שעלו מהמהלך.
· פנייה נקודתית – מעמיד את האדם על במה שבה הוא חייב לדבר. יכול לעבוד על אדם שלא מאוד מרוכז ולחבר אותו חזרה, או להביא נקודת מבט של אדם חיצוני מהמעביר. בכל מקרה, הפנייה הנקודתית תתפוס בד"כ גם עוד אנשים. (כשאתם פונים לאדם ספציפי אתם יכולים לערב אותו באחת הדרכים המפורטות בחלק של שימוש בקהל, או שאתם יכולים לשאול אותו שאלה לא קשורה, נגיד: "איפה המפתחות של הצוללת?"[footnoteRef:17]) [17:  זו גם שאלה ממש מעולה להציק בעזרתה למישהו שנרדם באמצע שיחה או סתם ככה, נסו ותראו פלאות] 

· הפתעה/שאלה רטורית – אמירה לא צפויה, בדיחה חביבה, זריקת טוש (או כל חפץ אחר) על מישהו שמפריע!! פינגווין נכנס למסעדת דגים![footnoteRef:18] כל אלו יעירו קהל רדום וימשכו את תשומת הלב שלו. רק חשוב לשים לב שהם לא הופכים להסחת דעת.  [18:  מה זה אומר בכלל? מה הקשר?? עכשיו אתם מרוכזים! ווי קייס אאור רייס 🙂‍↕️] 


המחשה (אמצעים רטוריים):
לפעמים אתם אומרים המון המון דברים וקצת קשה לעקוב, או שיש מקור מסובך וקשה להבנה, או שסתם בא לכם לעשות סדר במה שאתם אומרים, לטובת כל אלה מגיעים האמצעים הרטוריים - עזרים (לרוב חזותיים) להעברת מסר.
· דפים – פתקים המכילים תמצות של מידע שאתם אומרים או כותרות מתוך השיעור. עוזרים לעשות סדר במהלכים הכוללים כמות גדולה של מידע, לשמור מול העיניים מונחים או רעיונות שאתם רוצים שהקהל יזכור, מאוד טובים להשוואות.
· לוח מחיק – שימושי בטירוף. בעיקר במקרים של מהלך ארוך, או סיכום נקודות בחלקים שונים של השיעור.
· תמונות - תמונה אחת שווה אלף מילים! העברת המסר יכולה להיות לפעמים ברורה יותר, אם במקום לתאר את מה שאתם רוצים להגיד, תראו תמונה של זה. טוב למקרים בהם מדברים על אתרי שטח או ממצאים ארכיאולוגיים (או ריאליה בכללי).
· מפה – המחשה ויזואלית של איפה אשכרה קרו האירועים שעליהם אתם מדברים. עוזר לקהל להבין יותר את הסיפור ולהתחבר אליו.
· אביזר – בדומה להפתעה, תופס את העין של הקהל על המעביר, וביחד איתה גם את הקשב שלהם.
· הצגה - להציג סיפור באמצעות בובת גרב, פליימוביל, חפצים מחפצים שונים, אפילו אנשים.
· מטאפורות ואנלוגיות – דמיינו שאתם יושבים בשיעור ולא מבינים מילה ממה שהמורה מנסה להסביר, ואז היא משווה את הרעיון לחלוקת עוגה לסינים, ופתאום הכל ברור…  הבאת דוגמאות מהחיים או המחשה באמצעות דוגמאות כאלה יכולה מאוד לעזור בהבנה של רעיונות מסובכים. מטאפורה עוזרת להבהיר רעיונות עמומים, היא כמו פנס בחדר חשוך, או מצפן בלב ים.

 דוגמאות נוספות למתודות שימושיות ונפוצות:
· חלוקה לקבוצות – כל קבוצה קטנה קוראת מקור ודנה עליו ואז מסבירה אותו לכולם
· דפי מקורות – כןכן, גם דפי מקורות נחשבים מתודה. הם מסדרים את החומר ול העיניים ומאפשרים לכם להביא מקורות חיצוניים, טבלאות, תמונות, מפות ועוד.
· דו קרב – להעמיד שני אנשים אחד מול השני, לכל אחד לתת דעה, והם צריכים לשכנע אחד את השני.[footnoteRef:19] טוב להמחשת קונפליקטים.  [19:  אם הייתם בשיעור של נועה פרקש בשבת ירמיהו, מדובר על מה שהיא עשתה בסופו.] 

· שתולים – אנשים בקהל שמראש מקבלים שלט להרים, משפט להגיד או תפקיד, עוזרים להמחיש רעיונות ולהזכיר לכם איפה אתם במקרה שאבד לכם חוט המחשבה.
יש עוד הרבה, תגגלו בזמנכם הפנוי :)

דגשים בבניית/בחירת מתודה:
בדקו האם המתודה מתאימה לקהל שלכם, מומלץ להתייעץ עם מזכ"מי המחוז מראש
בדקו האם המתודה מעבירה את המסר בצורה טובה, או שהיא סתם תקועה
הערה לי חביבה לי ח-ב-י-ב-ה: שאלה דבילית יכולה להיות כלי מתודי אם היא קשורה לשיעור

חלק שני: רטוריקה
רטוריקה = אמנות ויכולת השכנוע באמצעות שפה.
בחלק זה נדבר על איך לעמוד ולדבר מול קהל בצורה שהוא יבין אתכם ויהנה - ולפי כך ירצה - להקשיב לכם :)

כל מש"צ, מדריך בתנועת נוער או אדם שנכח בעבר בסמינריון הדרכה מכיר את ראשי התיבות קתימב"ה[footnoteRef:20], המנחים איך לעמוד מול קהל. לכן אנחנו החלטנו להיות מקוריים ולהביא ראשי תיבות משלנו - דאפמיע"ן 😍 [20:  אם אתם לא מכירים אתם מוזמנים לגגל, על אף שדאפמיע"ן אלה ראשי תיבות מוצלחים פי כמה 😌] 

· דיבור: אל תלחשו - דברו בקול חזק כך שישמעו אתכם, אבל אל תצעקו, אחרת לא יהיה נעים להקשיב לכם. דברו לאט וברור, אל תמלמלו או תבלעו מילים, מדי פעם עשו הפסקה ברצף  הדיבור על מנת לאפשר לקהל לעכל את מה שאמרתם לפני שאאתם ממשיכים הלאה. התאימו את טון הדיבור ואת הרגש לתוכן.
· אמונה: תאמינו בעצמכם! עבדתם קשה על השיעור הזה, אתם מעולים ויודעים אותו, הכל יהיה בסדר, אתם תהיו מצויינים :) בואו עם ביטחון עצמי, אל תתנצלו ואל תמעיטו בערך עצמכם.
· פסיעות: אל תעמדו במקום אחד, זוזו במרחב. אין צורך עכשיו להתהלך בכל רחבי החדר, אבל מדי פעם לקחת צעד-שניים קדימה, אחורה או לצדדים. פשוט לא להישאר קפואים במקום כמו דחליל
· מחוות ידיים: כחלק מתזוזות הגוף, צריך גם להזיז את הידיים, ודרכם להביע את הרגשות של המסר שמנסים להעביר. פשוט תנו להן לזרום, בדר"כ זה בא בטבעיות. אם זה לא טבעי לכם, נסו שהתנועות לא יהיו מאולצות מדי, כי אז הן עלולות לצאת מוגזמות ולהפוך מיתרון רטורי להסחת דעת.
· עיניים: הרימו מבט, הסתכלו אל הקהל ולא רק בדפים, צרו קשר עין עם אנשים בקהל. זה יעזור לכם לחוש את הקהל - לראות אם הם מבינים אתכם, אם הם איתכם או שהם חולמים, אם אנשים רוצים להעיר דברים וכו'. בנוסף זה נותן לקהל תחושה שאתם מדברים אליהם, ולא לעצמכם, ועוזר להם להרגיש ''חלק'' ולשמור על קשב. אין צורך לבהות לאנשים לתוך הנשמה, ואם לא נוח לכם ליצור קשר עין אפשר להסתכל אל נקודה קצת מעליהם, כך שיראה שאתם מסתכלים אליהם.
· נרגשות: דברו בהתלהבות! החומר שאתם מעבירים מעניין - תביעו את זה! דברו עם רגש, לא בצורה מונוטונית, תראו שאתם אוהבים את השיעור, שהוא מעניין וששווה להקשיב לו. אם אתם תתלהבו מההעברה, הקהל יתלהב מההקשבה :)

כדי להקל עליכם לזכור, במיוחד את הנקודה האחרונה, דאגנו שראשי התיבות ישמעו כמו מילה אמיתית - דופמין, בהגייה דמויית יידיש. כך תזכרו להעביר את השיעור כאילו זה ממלא אתכם בדופמין[footnoteRef:21], ולא כמו אשכנזים קרים 😻 [21:  דופמין הוא הורמון האושר, המשתחרר בגוף כאשר אתם שמחים או עוסקים במשהו מהנה] 


חלק שלישי: טיפים נוספים
הכנו לכם רשימה של טיפים והמלצות שיעזרו להפוך את העברת השיעור למיטבית :) 
· בואו מוכנים: לפני השיעור עצמו תעבירו אותו מול קהל תומך כמו הורים, חברים, ועדת הדרכה!, או אם אין בנמצא אנשים, תתאמנו מול מראה או אפילו בובה, אפשג גם בלי קהל מדומה, אלא סתם עם שעון. זה יעזור לכם להבין פחות או יותר כמה זמן ייקח השיעור, למצוא את הנקודות החלשות שבו, את החלקים המיותרים, ובכללי להגיע מוכנים יותר ובטוחים יותר בעצמכם ובשיעור. אם תחזרו עליו מול אנשים הם יוכלו גם לתת פידבק, אם זה דברים שצריך לשפר, וטוב לדעת לפני ההעברה עצמה, או אם פידבק חיובי, שיחזק את רוחכם.
· לנשום עמוק: הנקודה הזו חוזרת מעט על עניין הביטחון (סליחה - אמונה מקודם), אתם יודעים מה אתם עושים, אתם תהיו מעולים, קחו נשימה עמוקה, תרגעו, יהיה טוב :)
· פתיחה והכנת הקהל: בפתיחת השיעור כדאי להגיד נקודות הנחה מהן יוצאים בשיעור או רקע שיעזרו בהבנה שלו מבלי לקטוע את הרצף כדי להגיד אותן במהלך השיעור עצמו. בנוסף, אתם רוצים שהקהל ידע למה הוא נכנס - תגידו מראש איך השיעור בנוי, אם הוא מחולק ואיך, אם יש מקומות מיועדים לשאלות והערות, על מה תדברו. כמובן כל זה בהתאם לסגנון השיעור, אם חלק מהקטע שלו הוא שאת הנושא מבינים רק תוך כדי מהלך, לא צריך להגיד מראש. 
· פאוזות: בהמשך למה שהזכרנו בדיבור - חשוב. לשים, פסיקים, ונקודות. במקום הנכון} כשעוצרים את הדיבור במקום הלא נכון, הקהל לא יבין את מה שאתם רוצים להגיד. פאוזות יוצרות מתח, תופסות את הקהל, ונותנות לו שנייה לעכל את מה שאמרתם. אפשר לעצב את זה ולהשתמש בזה לטובתנו.
· בלקאאוטים: לגיטימי וטבעי וקורה לכל אחד, לא צריך להילחץ, תעצרו רגע, קחו נשימה. תכתבו לכם מראש נקודות מפתח מהשיעור שיוכלו למקד אתכם ולהחזיר למסלול במקרה של חישכון, תעשו סיכום ביניים שיקנה לכם קצת זמן ויזכיר לכם איפה אתם, מותר אפילו לבקש עזרה מהקהל. אפשר לדאוג לשתולים בקהל שיחזירו אתכם לרצף במקרה שחוט המחשבה נקטע.
· קהל מעצבן: אין מה לעשות, זוהי מכה רצינית שאין איך לחמוק ממנה, הפתרון היחיד הוא לשלוף שוטגאן ו- אהמ, כלומר, המזכ''מים שם כדי לעזור לכם בעניין ולשמור על הסדר והשקט, מעבר לכך, אל תתביישו להשתיק אנשים, לעצור דיונים לא קשורים או להגיד "לא רלוונטי לשיעור".
· התקלות: קורה שפתאום שואלים שאלה ואתם לא יודעים את התשובה, או שמישהו סותר את כל המהלך שלכם בהערה אחת, אין צורך להילחץ! מותר להגיד אני לא יודע, לא חשבתי על זה, או שהשיעור יוצא מנקודת הנחה מסוימת. אם המתקיל ממשיך להתעקש, מותר לכם להטיל וטו מעביר - להגיד שזה לא רלוונטי ומפריע ושהוא יכול לדבר איתכם על העניין אחרי השיעור, או לכתוב עליו מאמר לכפית. הכי חשוב פשוט לא להיכנס לפאניקה, הכל בסדר. לפעמים מהתקלות יצא לכם אחר כך עוד חומר שתוכלו להשתמש בו כדי להרחיב ולהעמיק את השיעור שלכם.

לשאלות, ייעוץ והכוונה, מוזמנים לפנות אלינו, ויאללה, מחכים לשמוע אתכם מעבירים שיעורים במרכז ובשומרון[footnoteRef:22] 🤩 [22:  או בכל מחוז אחר, אבל שם אנחנו לא נהיה, אז זה פחות שווה] 

בהצלחה!
יאיר ויערה :)
[bookmark: _ite0xncr9oxa]
[bookmark: _4v5cp9juwhpz]קהל נחמד – רוני גולדברג ותמה לוריא
למה זה חשוב בכלל?
איכות השיעור אינה תלויה רק במעביר, אלא גם בקהל. קהל קשוב ופעיל מחדד את השיעור ומפרה אותו. כאשר הקהל מפריע או פסיבי, השיעור פשוט לא יכול לעבור ב100%. הוכחה להשפעת הקהל אפשר לראות בקלות מביקור במחוזות שונים שאופי כל אחד מהם משנה את הדרך בה השיעור מועבר ולאן הוא מתפתח.

אז איך להיות קהל נחמד?
אין חוקים ברורים, זה הכל עניין של מידה. אבל כדי להיות קהל נחמד חשוב להשתתף בדיונים, ולשמור על שיח מכבד. בנח''ת רמת הידע של כולם לא שווה מטבעה, ולכן חשוב לשאול שאלות ולבקש הבהרות כשמשהו אינו ברור ולא להתבייש. במקביל, יש להימנע מדיבור בזמן ההסבר, מהסטת הדיון מהנושא, מהשתלטות על השיח או מהפרעה למהלך השיעור.

[ותהיו נחמדים גם לעצמכם!] 
למידה טובה משיעור מתחילה בהבנת הפסוקים ובסיפורים שמובאים בו: מי הדמות המרכזית, מה התרחש לפני הקטע הנלמד ומה הבעיה או הקונפליקט שעומדים במרכזו. בנוסף, חשוב למקם את הסיפור בהקשרו ההיסטורי – באיזו תקופה אנו נמצאות, מי בשלטון והאם מדובר בזמן של שקט או של משבר.
כאשר אתם קוראים פסוקים (או מקשיבים) כדאי לשים לב למילים שחוזרות על עצמן, התנהגות חריגה של דמויות, שתיקות, חזרות או שינויים בניסוח. שימת לב לפרטים אלו מאפשרת הבנה עמוקה יותר של הכתוב ומאוד סביר שכך תזהו את הסיבה לכך שהמעביר הביא את אותם פסוקים.


image1.png
as it a8 Pipen P',)[QA

I(v |<‘ IG I

. '-’,"ﬁ)l]) 'Pé 2 ]

-B-E-0-N-E





